
 

 1 

Pedagogía de la comunalidad y decolonialidad en primarias indígenas 

 

Sergio González Isidro 

Escuela Normal de Ixtlahuaca 

maestrochek@gmail.com  

Luis Ángel Antonio Ángeles 

Escuela Normal de Ixtlahuaca 

luis.antonio_a@normalixtlahuaca.edu.mx  

Januario Víctor Manuel Garduño Bastida 

Escuela Normal de Ixtlahuaca 

garduniojanuario_d@normalixtlahuaca.edu.mx  

 

Área temática: b) Currículo como expresión cultural de las etapas sociales 

                           Modalidad de participación: b) Reportes, parciales o finales, de        

investigación con   referente empírico. 

 

Resumen 

 

La investigación encamina la reflexión sobre la pedagogía de la comunalidad desde un enfoque 

decolonial, reconociendo los saberes indígenas como fundamento epistémico y político en la 

formación educativa. Se privilegia el diálogo como práctica generadora de conocimiento y la 

narrativa como herramienta metodológica que permite recuperar la memoria individual. A partir 

de experiencias comunitarias vinculadas a la festividad, el tequio, la muerte y la enfermedad, se 

articula una pedagogía situada en la vida comunal. El tercer texto emerge como un espacio de 

encuentro entre saberes, promoviendo una educación crítica, ética y comprometida con la 

regeneración cultural de los pueblos originarios. 

 

Palabras clave: Pedagogía de la comunalidad, decolonialidad, interculturalidad, saberes. 

 

Justificación 

 

La educación en contextos indígenas ha estado marcada por la imposición de modelos 

pedagógicos eurocéntricos, individualistas y homogéneos, desconectados de las formas de vida 

mailto:maestrochek@gmail.com
mailto:luis.antonio_a@normalixtlahuaca.edu.mx
mailto:garduniojanuario_d@normalixtlahuaca.edu.mx


 

 2 

y conocimiento de los pueblos originarios. Esta herencia colonial ha contribuido a la 

desvalorización de saberes ancestrales, así como al debilitamiento de los vínculos comunitarios, 

lingüísticos y territoriales que históricamente han sostenido los procesos formativos en estas 

comunidades. Frente a ello, resulta urgente repensar los procesos educativos desde perspectivas 

que reconozcan la pluralidad epistémica y cultural, abriendo paso a alternativas que visibilicen y 

fortalezcan los saberes propios. 

Desde el enfoque decolonial, se ha señalado que la modernidad ha reducido la legitimidad del 

conocimiento a una visión única del mundo, “fijando el eurocentrismo como única perspectiva del 

conocimiento” (Walsh, 2005, p. 42). Esta concepción ha negado la posibilidad de que otros 

saberes como los que emergen de la vida comunitaria sean considerados formas válidas y 

necesarias de comprensión del mundo. La pedagogía de la comunalidad, al recuperar prácticas 

como el tequio, la faena, la festividad o los rituales de duelo y sanación, ofrece una alternativa 

profundamente situada, colectiva y relacional. No se trata de métodos didácticos formales, sino 

de experiencias vivas que educan en el hacer compartido, el cuidado mutuo y la reciprocidad. 

 

La integración de la pedagogía de la comunalidad en las prácticas escolares promueve una 

educación crítica y transformadora, capaz de ayudar a los estudiantes reinterpretar su realidad 

desde un enfoque decolonial. Este supuesto parte de la idea que cuando la escuela reconoce, 

incorpora y dignifica los saberes comunitarios como el tequio, la faena, la festividad o los rituales 

de la vida y la muerte no solo amplía las formas de aprender, sino que cuestiona los modelos 

educativos hegemónicos, verticales y descontextualizados. Al situar el aprendizaje en la 

experiencia comunal, se genera un proceso formativo que permite a niñas, niños y jóvenes leer 

su realidad desde un lugar propio y colectivo, fortaleciendo su capacidad crítica frente a las 

narrativas coloniales que históricamente han negado su voz y su cultura. 

El diálogo entre los saberes académicos y los comunitarios, fovorecida por una pedagogía 

decolonial, abre espacios para la producción horizontal del conocimiento, reconociendo y 

valorando la diversidad epistémica y cultural de los estudiantes. Esta interacción supone una 

ruptura con la lógica de transmisión unidireccional del conocimiento. A través del diálogo 

horizontal, se reconoce que tanto los docentes como los estudiantes y sus comunidades son 

portadores de saberes legítimos. Esta perspectiva coincide con la noción del tercer texto, donde 

el conocimiento se genera en el entrecruce, en la conversación y la co-construcción entre 

diferentes marcos epistémicos, sin jerarquías impuestas. Así, el aula se convierte en un espacio 



 

 3 

de inter-aprendizaje, donde se problematiza lo dado y se construyen nuevas comprensiones en 

colectivo. 

La globalización y el consumismo afectan negativamente la percepción e interés hacia los 

saberes comunitarios, tanto en estudiantes como en sus familias. En muchos contextos 

indígenas, la presión de modelos de vida urbanos y consumistas ha provocado un 

desplazamiento de las prácticas comunales, percibidas como obsoletas o “atrasadas”. Esto 

genera una tensión en los procesos educativos, ya que la escuela muchas veces reproduce ese 

imaginario. Este supuesto reconoce esa problemática, asume que el trabajo pedagógico debe 

implicar no solo la enseñanza de contenidos, sino la defensa y resignificación de saberes que 

han sido históricamente desplazados o desprestigiados por el orden colonial-moderno. 

La incorporación de la pedagogía de la comunalidad en la formación docente favorece el 

reconocimiento, valoración y promoción de los saberes comunitarios, fortaleciendo así la 

identidad cultural de niñas, niños y jóvenes en contextos escolares. La formación docente desde 

este enfoque no solo busca dotar de herramientas didácticas, sino generar un cambio de mirada. 

Esto implica formar educadores capaces de leer los contextos con sensibilidad cultural, de 

dialogar con las comunidades, generar procesos formativos pertinentes, respetuosos y 

comprometidos con la justicia epistémica. Al comprender la comunalidad como una forma de vida 

que educa, los docentes en formación se convierten en mediadores entre mundos, promoviendo 

experiencias educativas que fortalecen los lazos comunitarios e identitarios en sus estudiantes. 

Como plantea Ángeles (2017), “la relación hombre-mundo implica desplazarse de la centralidad 

en que se han ubicado y ejercido las concepciones que vinieron de otro lugar” (p. 93), lo cual 

remite a la necesidad de cuestionar los marcos dominantes de pensamiento y construir otros 

horizontes posibles. Desde esta perspectiva, el presente trabajo se justifica por su intención de 

contribuir al fortalecimiento de una pedagogía que no impone, sino que dialoga; que no replica, 

sino que crea junto a las comunidades. 

 

Enfoque conceptual 

 

Las categorías que en este apartado se abordan de manera sintética proporcionan sentido a la 

investigación sobre la pedagogía de la comunalidad, la postura intercultural en el contexto de la 

educación primaria indígena intercultural bilingüe, se aborda el piso conceptual recuperando 

elementos esenciales de la interculturalidad critica,  los principios de la comunalidad que dan 



 

 4 

origen a una pedagogía especifica, el tequio, la decolonilidad, subjetividad, la noción epistémica 

del tercer texto, la hermenéutica analógica y la nostridad en el contexto Tojolabal.  

 

La interculturalidad crítica implica un contacto dinámico entre culturas, saberes y tradiciones que 

puede ocurrir en condiciones de desigualdad o igualdad; Walsh (2009) señala que “el contacto e 

intercambio entre culturas, es decir, entre personas, prácticas, saberes, valores y tradiciones 

culturales distintas, podría darse en condiciones de igualdad o desigualdad” (p. 2). Esto requiere 

una mirada que reconozca las relaciones de poder y no solo la coexistencia, para así promover 

un diálogo transformador donde se reconozcan y valoren las formas diversas de conocimiento, 

situando la interculturalidad como un eje para la educación emancipadora y el reconocimiento 

genuino de los pueblos originarios. 

 

La comunalidad se fundamenta en un tejido organizacional y económico donde el territorio no es 

propiedad privada sino colectiva, constituyendo la base material de la vida comunitaria; Ángeles 

(2017) afirma que “existe un tejido organizacional y económico cuya base material que es el 

territorio o espacio vital, no es propiedad privada sino colectiva” (p. 88). Este concepto subraya 

una lógica distinta a la del individualismo capitalista, donde el conocimiento y las prácticas 

educativas surgen desde la colectividad y el territorio, fortaleciendo una pedagogía con arraigo 

que responde a los contextos y saberes locales, promoviendo el trabajo cooperativo y la 

participación activa. 

 

El tequio es una práctica comunitaria que sostiene la cohesión y persistencia social a través de 

la participación colectiva; Warman (2003) describe que “el tequio es una de las instituciones más 

vigorosas para la cohesión y persistencia de la comunidad, incluso está sustentado por un 

discurso igualitario y equitativo que es importante, pero por sí mismo no es un instrumento de 

redistribución” (pp. 235–236). Más allá de su función económica, el tequio promueve una ética 

del cuidado y el compromiso colectivo que puede incorporarse en la educación para fomentar el 

aprendizaje colaborativo y fortalecer los vínculos sociales dentro y fuera del aula. 

 

La noción de nostridad invita a una convivencia centrada en el nosotros como eje de la vida social, 

desafiando la centralidad del individuo; Lenkersdorf (2005) explica que “la nostridad no se refiere 

a una realidad existente, sino que es una invitación a una convivencia en la cual el nosotros se 

convierta en el eje de la vida social” (p. 33). Asimismo, el pjoste es una filosofía mazahua cordial 



 

 5 

que privilegia el conocimiento desde el corazón y la afectividad, y no desde la intelectualización 

excesiva (Lenkersdorf, 2010, p. 28). Estas ideas aportan un fundamento ético y epistemológico 

para una pedagogía que integra lo emocional y lo comunitario, valorando saberes vividos y 

relaciones humanas. 

 

La descolonización se comprende desde la colonialidad del saber este se manifiesta no solo en 

la imposición del conocimiento occidental, sino en la deslegitimación de otros saberes que no se 

ajustan a la lógica modernista; Mignolo (2007) señala que “la colonialidad del saber no solo está 

vinculada a la imposición del conocimiento occidental, sino a la capacidad de ese conocimiento 

para deslegitimar otras formas de saberes que no están basadas en la lógica de la modernidad” 

(p. 162). En este sentido, la pedagogía de la comunalidad emerge como una propuesta para 

recuperar y validar los saberes ancestrales, decolonizando y desafiando la hegemonía 

epistémica, promoviendo la pluralidad de conocimientos en la educación mediante principios 

decoloniales. 

 

Zemelman (1997) advierte que “el estudio de la subjetividad, no debe reducirse a mecanismos 

propios de la subjetividad individual, o, en su defecto, a una reconstrucción de las condiciones 

externas que, eventualmente, la determinan” (p. 22), proponiendo que el sujeto es un actor 

histórico con capacidad transformadora. Además, afirma que “la idea de sujeto actuante en 

momentos concretos del devenir histórico transforma al hombre histórico en sujeto” (p. 26). Así, 

la pedagogía de la comunalidad promueve la emergencia de sujetos activos que, desde su 

historia y cultura, pueden transformar su realidad y comunidad, fortaleciendo la agencia y 

participación. 

 

Berkin (2019) plantea que “la comunicación se plantea como la capacidad humana donde por 

turnos el oyente y el hablante conversan” (p. 15), una concepción que rompe con la comunicación 

unilateral y promueve la horizontalidad en la construcción del conocimiento. Además, define el 

tercer texto como el espacio donde “transformar el conocimiento, construir un tercer texto con la 

participación horizontal de todas las voces, es la forma de validar la pedagogía horizontal del 

conocimiento” (p. 22). Esta propuesta invita a incluir diversas voces en la educación, 

reconociendo la legitimidad de los saberes comunitarios y promoviendo una participación activa 

y colaborativa. 

 



 

 6 

Gadamer (2006) sostiene que “el que intenta comprender un texto está dispuesto a dejar que el 

texto le diga algo” (p. 66), resaltando la importancia de una apertura genuina al sentido del otro 

para una comprensión profunda. Complementariamente, Beuchot (2024) plantea que “el 

pensamiento analógico se plantea como una herramienta de liberación cultural y un recurso 

epistemológico para filosofar de acuerdo con nuestra identidad latinoamericana” (p. 67). Ambas 

perspectivas fundamentan una pedagogía que se abre al diálogo intercultural y a la interpretación 

situada, respetando la diversidad y promoviendo una comprensión que no homogeneiza, sino que 

reconoce las diferencias culturales y epistemológicas. 

 

Estrategia metodológica  

 

Para esta investigación se ha optado por un enfoque metodológico cualitativo, fundamentado en 

la construcción narrativa del conocimiento. Este enfoque permite explorar cómo la pedagogía de 

la comunalidad favorece el pensamiento decolonial a través de las experiencias, discursos y 

prácticas de los sujetos involucrados, reconociendo la riqueza de las subjetividades que emergen 

en este proceso. Bolívar (2002) señala que “la subjetividad es una construcción social, 

intersubjetivamente conformada por el discurso comunicativo. El juego de subjetividades, en un 

proceso dialógico, se convierte en un modo privilegiado de construir conocimiento” (p. 4). Este 

enfoque resalta la importancia del diálogo y la interacción como elementos centrales para generar 

saberes compartidos y contextualizados. 

Además, Bolívar (2002) afirma que “el significado de los actores se convierte en el foco central 

de la investigación” (p. 4). Esta idea fundamenta la elección metodológica al priorizar las 

perspectivas y sentidos otorgados por los propios participantes, lo que enriquece el análisis desde 

una mirada situada y respetuosa de las voces originarias. Así, la narrativa no solo permite 

recolectar relatos, sino también interpretar las formas en que los sujetos construyen y resignifican 

su realidad educativa desde una pedagogía decolonial. 

 

Desarrollo 

 

La investigación bajo el enfoque de la narrativa permite la recuperación de relatos de sujetos de 

la educación, en ella se analizan y comprenden las diferentes manifestaciones culturales que se 

gestan al interior de los pueblos originarios y de las acciones cotidianas de los sujetos, estas 

representaciones culturales dan vida a la pedagogía de la comunalidad. En los relatos de genera 



 

 7 

el tercer texto en función de los diálogos horizontales, mediante los ejes de análisis que se 

plantean a nivel instrumental y que orientan los diálogos narrativos. 

 

Las fiestas representan comunidad, identidad y ayuda mutua 

 

Las fiestas constituyen espacios esenciales donde se activa la memoria colectiva y se fortalece 

el tejido social a través de prácticas de ayuda mutua y trabajo colaborativo. Como comparte una 

voz comunitaria: “nos vamos a encontrar con ayuda mutua, pero eso se ve relacionando con el 

trabajo en equipo” (Zapata, comunicación personal, 11 de abril de 2025). Este tipo de 

experiencias no sólo organizan la vida comunal, sino que reproducen valores que forman parte 

de una ética de la convivencia. Desde una perspectiva simbólica, estas celebraciones también 

funcionan como lenguajes culturales que reúnen a la comunidad a través de significados 

compartidos. Así lo plantea Ángeles (2017): “En el territorio de lo simbólico también se encuentran 

su lengua y lenguajes, los que también identifican y propician el nucleamiento de la sociedad a 

partir de determinados códigos” (p. 273). Esta dimensión educativa de la fiesta ofrece un medio 

eficaz para transmitir formas de vida basadas en la reciprocidad y la identidad. 

 

Trabajo en el campo y faenas: el valor del tequio 

 

El trabajo agrícola y las faenas reflejan una ética comunitaria que se expresa en el tequio, 

entendido como cooperación sin retribución económica. M. afirma: “no se recibe algo a cambio, 

se hace de la mejor manera. La idea es apoyar” (comunicación personal, 13 de abril de 2025), lo 

que demuestra el valor del compromiso y el sentido de pertenencia. Sin embargo, en el presente 

se observan tensiones frente a lógicas individualistas. Zapata señala que “cuando se nos pide 

una faena, nosotros no aceptamos y se pone de pretexto que no tenemos el tiempo” 

(comunicación personal, 11 de abril de 2025). Estas resistencias reflejan la fractura entre el valor 

colectivo del trabajo y las nuevas dinámicas sociales. Ángeles (2017) observa que “las personas 

no asistían a los tequios o a las juntas… mucha gente ya le daba poca importancia” (p. 266). Esta 

transformación cultural plantea un reto educativo: cómo resignificar estas prácticas para 

revitalizar el sentido de lo colectivo en nuevas generaciones. 

 

Enfermedad y muerte: acompañamiento como acto comunal 

 



 

 8 

Las experiencias de enfermedad y muerte en contextos comunitarios están marcadas por el 

acompañamiento colectivo. No son vividas en aislamiento, sino que convocan el apoyo emocional 

y espiritual del entorno. Como relata Zapata: “se viene a la memoria la convivencia que se tuvo 

en la infancia o en los trabajos” (comunicación personal, 11 de abril de 2025), lo que muestra 

cómo el dolor es también un lugar de encuentro. Cruz lo expresa así: “siente uno deseo de poder 

ayudar, de manera económica, o a lo mejor darle palabras de aliento” (comunicación personal, 

12 de abril de 2025), dando cuenta de una ética del cuidado mutuo. M. complementa: “se fortalece 

en lo emocional, porque se apoya mucho en lo emocional” (comunicación personal, 13 de abril 

de 2025). En este sentido, Ángeles (2017) señala: “el dolor convoca a que todos ayuden a superar 

las necesidades materiales, pero también afectivas… se va una experiencia, un conocimiento, 

una perspectiva de mundo” (p. 286). Estos momentos se convierten en pedagogías de la 

comunalidad, que enseñan a cuidar y a ser cuidados como acto de reciprocidad y pertenencia. 

 

El saludo: gesto de reconocimiento del otro 

 

En el ámbito comunitario, el saludo es mucho más que una convención social: es un acto 

simbólico de reconocimiento del otro como sujeto digno de respeto. Como recuerda Cruz: “era 

una manera de respetar a las personas que estaban a nuestro alrededor” (comunicación personal, 

12 de abril de 2025). Este gesto, aparentemente simple, contribuye a sostener relaciones 

armónicas y a mantener viva la cultura del respeto. En contextos escolares, rescatar este valor 

podría fortalecer una pedagogía del cuidado, donde la palabra y el reconocimiento mutuo 

reafirmen vínculos afectivos y sociales. El saludo, entonces, se convierte en un acto político y 

educativo que renueva el sentido de comunidad. 

 

Práctica educativa: preservar la esencia, transformar el presente 

 

La práctica educativa es vista como un espacio para el diálogo entre tradición y transformación. 

Cruz afirma: “sí vamos a desarrollarnos, pero no olvidarnos de nuestra esencia, de nuestras 

culturas, de nuestras costumbres, porque eso es lo que nos identifica” (comunicación personal, 

12 de abril de 2025). Esta idea resalta que educar no es imponer modelos ajenos, sino fortalecer 

las raíces culturales para construir sentidos nuevos. Beuchot (2024) sostiene: “No se trata de 

destruir lo que recibimos de otros lados, sino de crear a partir de ello” (p. 70), subrayando que la 

transformación pedagógica no debe implicar desarraigo. Zemelman (1997) complementa: “la 



 

 9 

construcción representa la transformación de los valores, que encarnan sentido en la 

construcción de universos semánticos de pertenencia” (p. 28), recordando que toda educación 

debe ser también una apuesta por el sentido y la pertenencia. En este contexto, Zapata propone 

que “los niños primeramente sean conscientes de sus actos” (comunicación personal, 11 de abril 

de 2025), en sintonía con el enfoque de formación integral promovido por la Nueva Escuela 

Mexicana 

 

Resultados y Conclusiones 

 

Los hallazgos de esta investigación revelan que la vida cotidiana en las comunidades indígenas 

y campesinas no sólo contiene saberes valiosos, sino que también articula una pedagogía viva 

basada en el vínculo, la colaboración y la pertenencia. Las fiestas, el trabajo colectivo, las 

experiencias de enfermedad y muerte, el saludo y la práctica educativa, fueron identificados como 

ejes clave que condensan una lógica educativa arraigada en la comunalidad. 

Uno de los principales descubrimientos es que estas prácticas cotidianas no son residuales ni 

obsoletas, sino que constituyen formas vigentes de producción de conocimiento, ética y 

afectividad. Las voces comunitarias analizadas permiten construir un tercer texto concepto que 

nombra la articulación entre saberes populares, experiencias vividas y marcos teóricos críticos, 

lo cual aporta una epistemología situada, dialogante y profundamente humana. 

En términos científicos, este estudio contribuye a la consolidación de un marco de interpretación 

para las pedagogías emergentes desde los pueblos, particularmente en el ámbito de la educación 

intercultural crítica. Los resultados permiten ampliar el horizonte de la pedagogía más allá de las 

estructuras formales y abrir espacio para formas de aprendizaje basadas en el hacer, el convivir 

y el sentir colectivo. Al visibilizar estas pedagogías, también se cuestiona la hegemonía de 

modelos educativos descontextualizados y se refuerza la necesidad de pensar desde la pluralidad 

epistémica. 

Desde el punto de vista social, la investigación enfatiza el valor que tiene para las comunidades 

la recuperación y resignificación de sus prácticas cotidianas como fuentes legítimas de 

enseñanza y transformación. Esta revalorización no sólo fortalece la identidad y el sentido de 

pertenencia de niñas, niños y jóvenes, sino que también promueve la justicia social y el respeto 

a la diversidad cultural. En el contexto de la Nueva Escuela Mexicana, los hallazgos reafirman 

que una educación pertinente y significativa debe partir de los saberes del territorio y del 

reconocimiento de las múltiples formas de inteligencia que existen en cada comunidad. 



 

 10 

Referencias  

Ángeles Isaac. (2017). Pedagogía de la comunalidad: Herencia y práctica social del pueblo Iñ 

Bakuu. La Escuela Normal Experimental "Presidente Venustiano Carranza". 

Beuchot, M., & Martínez, R. (2024). La hermenéutica analógica y descolonialidad. México: 

CELAPEC. 

Bolívar, A. (2002). “¿De nobis ipsis silemus?”: Epistemología de la investigación biográfico-

narrativa en educación. Revista Electrónica de Investigación Educativa. 

Corona, S. (2019). Producción horizontal del conocimiento. Guadalajara: Universidad de 

Guadalajara. 

Gadamer, H. G. (2006). Verdad y método II. Salamanca, España: Ediciones Sígueme. 

Lenkersdorf, C. (2008). Filosofar en clave tojolabal. México: Plaza y Valdés. 

Lenkersdorf, C. (2010). Filosofar en clave tojolabal (2ª ed.). México: MAPorrúa. 

Walsh, C. (2005). Interculturalidad y (de)colonialidad: Perspectivas críticas y políticas. 

Walsh, C. (2009). Interculturalidad crítica y educación intercultural. Quito, Ecuador: Universidad 

Andina Simón Bolívar / Abya-Yala. 

Zemelman, H. (1997). Subjetividad: Umbrales del pensamiento social. Barcelona, España: 

Anthropos. 


