
 

 1 

 
Tejiendo Paz en la Escuela: Aprendizaje Cooperativo y Justicia Restaurativa en la 

Formación Inicial Docente 

Hadi Santillana Romero 

Benemérito Instituto Normal del Estado “Gral. Juan Crisóstomo Bonilla”, Coordinadora de la RENAFCA  

hadisantillana@gmail.com 

Bertha María Limón Vázquez 

Benemérito Instituto Normal del Estado “Gral. Juan Crisóstomo Bonilla”  

limon.vazquez.bm@bine.mx 

Mtro. Abner Ortiz Castro 

Benemérito Instituto Normal del Estado “Gral. Juan Crisóstomo Bonilla”  

abnerwein@gmail.com 

 

Área temática: Currículo como expresión cultural de las etapas sociales. 

https://cie.uatx.mx/congreso2025)  
 

b) Reporte parcial de investigación con referente empírico 

Resumen 

¿Puede la formación docente desarmar la violencia escolar? Un proyecto en una Escuela Normal 

pública sistematización la experiencia de una propuesta curricular en la formación de educadores 

de preescolar del plan 2022 en la que se trabajaron círculos restaurativos, relatos digitales y el 

desarrollo de propuestas didácticas y se exploró cómo futuras educadoras reconstruyen su 

práctica desde la paz positiva (Galtung, 2003) y el aprendizaje cooperativo (Johnson y Johnson, 

1999). Los hallazgos dan cuenta de que: cuando la teoría se encarna en experiencias situadas 

—negociar normas colectivas, mediar conflictos reales— emergen habilidades concretas de 

comunicación no violenta y reconocimiento del otro. Pero también hay sombras: resistencias 

arraigadas en la cultura escolar meritocrática ("¿por qué cooperar si el sistema premia al 

individualista?"). La conclusión es clara: formar para la paz exige más que talleres esporádicos; 

demanda currículos que subviertan la lógica punitiva, transformando cada aula en un espacio de 

justicia restaurativa (Zehr, 2002). El desafío sigue abierto: ¿cómo escalar esta pedagogía 

incómoda en sistemas educativos que prefieren el control a la emancipación? 

Palabras clave: Formación de docentes; Aprendizaje cooperativo; Cultura de paz; Justicia 

restaurativa; Convivencia escolar. 

 

mailto:hadisantillana@gmail.com
https://cie.uatx.mx/congreso2025


 

 2 

Justificación 

En el contexto actual de polarización social, discursos de odio y normalización de la violencia en 

los espacios públicos y privados, la escuela —y particularmente la formación docente— enfrenta 

el desafío urgente de constituirse en un espacio de construcción activa de paz, diálogo y justicia 

social. En las Escuelas Normales, donde se forman las y los futuros educadores de la infancia, 

esta responsabilidad adquiere un carácter estratégico y ético. Sin embargo, los modelos 

tradicionales de formación docente han tendido a privilegiar enfoques centrados en la instrucción 

técnica y la gestión escolar, dejando en segundo plano el desarrollo de habilidades 

socioemocionales, comunicativas y ético-políticas orientadas a la convivencia pacífica y la 

transformación de conflictos. 

Diversos estudios y políticas educativas han reconocido la necesidad de incorporar la educación 

para la paz como componentes esenciales en el perfil de egreso del profesorado. No obstante, 

su implementación ha sido fragmentaria y, en muchos casos, reducida a contenidos declarativos. 

En este sentido, resulta pertinente y necesario repensar las prácticas formativas desde 

metodologías activas y críticas, que generen experiencias significativas donde las y los 

estudiantes normalistas se involucren en procesos reales de reflexión, cooperación, mediación y 

reconstrucción del tejido social. 

Este proyecto de investigación-acción, desarrollado por una tríada de docentes-investigadores 

en una Escuela Normal pública, se propuso como objetivo central comprender cómo las y los 

futuros docentes construyen saberes, actitudes y prácticas para la transformación pacífica de 

conflictos en contextos escolares, a partir de experiencias formativas situadas. Las preguntas que 

guiaron la indagación fueron: ¿Qué experiencias y disposiciones emergen en los futuros docentes 

cuando se enfrentan a procesos formativos basados en la justicia restaurativa y el aprendizaje 

cooperativo? Y ¿Cómo estas experiencias inciden en sus representaciones sobre el conflicto, la 

convivencia y la cultura de paz? 

Desde un enfoque humanista y crítico de la educación, este estudio se inscribe en el debate 

contemporáneo sobre la necesidad de una formación docente integral, que trascienda lo técnico-

instrumental y reconozca la dimensión ética, afectiva y relacional del quehacer educativo. En 

particular, busca aportar al campo de la educación para la paz en la formación inicial, articulando 

las dimensiones del saber, el hacer y el ser en prácticas pedagógicas restaurativas y 

cooperativas. 

Enfoque conceptual 



 

 3 

Este estudio se inscribe en una perspectiva crítica y humanista de la formación docente, 

entendida como un proceso integral que articula las dimensiones cognitiva, afectiva, ética y social 

del ser humano. Tal visión reconoce que la docencia no solo implica la transmisión de contenidos, 

sino también la configuración de sujetos comprometidos con la transformación educativa y la 

justicia social (Antúnez, 2015; Bolívar, 2005). 

Para abordar la construcción de una cultura de paz desde el aprendizaje cooperativo en la 

formación inicial docente, se adopta un andamiaje teórico que articula referentes clave en 

educación para la paz, pedagogías críticas, teoría social y didáctica. Se asume como una premisa 

medular la formación docente como proyecto ético que buscó sentar las bases hacia una cultura 

de paz desde el aprendizaje cooperativo.  

Al respecto, la formación docente no puede reducirse a un mero entrenamiento técnico-

pedagógico. Constituye, ante todo, un proceso de transformación humana que articula lo 

cognitivo, lo afectivo y lo político. Este planteamiento sustentado por la pedagogía crítica 

(Antúnez, 2015; Bolívar, 2005), exige desmontar el mito de la neutralidad educativa: enseñar es 

siempre un acto de intervención en el mundo, una apuesta por ciertos valores y contra otros.  

Paulo Freire (1970/2011) advierte que toda práctica educativa implica una opción ética y política. 

Para Freire, la educación auténtica es un acto de libertad, un proceso dialógico que debe liberar 

tanto al educador como al educando de las opresiones naturalizadas. Por ello, la formación 

docente no puede ser acrítica ni reproductora, sino emancipadora, centrada en el desarrollo de 

una conciencia crítica que permita a las y los futuros docentes leer el mundo y actuar sobre él 

transformadoramente. 

Desde esta perspectiva, construir una formación inicial que no solo hable de paz, sino que la 

practique como resistencia ante las violencias estructurales de la escuela —como el 

autoritarismo, la desigualdad, la discriminación o la exclusión simbólica— supone diseñar 

experiencias pedagógicas que encarnen el diálogo, la esperanza y la acción transformadora. En 

palabras de Freire (1996), enseñar exige respeto a la autonomía del educando, disposición al 

diálogo y compromiso con la justicia. En este contexto, ¿cómo construir una formación inicial que 

no solo hable de paz, sino que la practique como resistencia ante las violencias estructurales de 

la escuela? 

El segundo pilar teórico versa en la idea de la Paz positiva o la ilusión de la armonía. La distinción  

galtungniana entre paz negativa y positiva (2003) revela el engaño de reducir la paz a la mera 

ausencia de conflictos armados. Las aulas —microcosmos de la sociedad— reproducen 

diariamente violencias simbólicas (Bourdieu, 1991): currículos que silencian identidades, 



 

 4 

evaluaciones que normalizan la exclusión, discursos que naturalizan la competencia. Frente a 

esto, la paz positiva no es un estado idílico, sino una praxis disruptiva. Implica cuestionar qué 

voces se escuchan en clase, qué conocimientos se validan y qué relaciones de poder se 

perpetúan bajo el rótulo de "normalidad escolar". 

Así, el concepto de paz positiva propuesto por Johan Galtung (2003), quien distingue entre la paz 

negativa —definida como la ausencia de violencia directa— y la paz positiva, entendida como la 

presencia de condiciones estructurales, culturales y relacionales que posibilitan la justicia, la 

equidad y el respeto mutuo. Desde esta perspectiva, la paz no se concibe como un estado pasivo, 

sino como una práctica social activa que requiere ser cultivada en las relaciones cotidianas, el 

lenguaje y las instituciones (Galtung, 2003; Muñoz, 2020). 

Este enfoque se complementa con los principios de la justicia restaurativa, particularmente en su 

adaptación al ámbito educativo desarrollada por Howard Zehr (2002). En esta visión, el conflicto 

deja de ser visto como un problema a erradicar y se asume como una oportunidad pedagógica 

para la reconstrucción de vínculos y el fortalecimiento de la comunidad. La metodología de 

círculos restaurativos promueve la escucha activa, la empatía, la responsabilidad compartida y la 

construcción colectiva de acuerdos, principios fundamentales para una cultura de paz (Zehr, 

2002; Morrison, 2007).  

De esa manera la propuesta de pensar el conflicto como pedagogía: más allá del castigo 

encuentra su fundamento en el modelo restaurativo (Zehr, 2002) subvierte la lógica punitiva de la 

escuela tradicional. En lugar de criminalizar el conflicto —inevitable en cualquier espacio 

humano—, lo convierte en oportunidad para deconstruir jerarquías. Los círculos de diálogo no 

son técnicas de "gestión conductual", sino ejercicios radicales de democracia: cuando estudiantes 

y docentes co-construyen normas desde la escucha mutua, están practicando ya la justicia social. 

Morrison (2007) lo demostró: las escuelas que adoptan este enfoque no eliminan los conflictos, 

pero sí destruyen la cultura del miedo que los convierte en armas de opresión. 

Cooperación vs. colonialismo pedagógico, el aprendizaje cooperativo (Johnson y Johnson, 1999) 

ha sido vaciado con frecuencia en su potencial revolucionario. Convertido en "trabajo en equipo" 

donde unos cargan con otros, repite la lógica individualista que dice combatir. Su esencia crítica, 

sin embargo, radica en la interdependencia positiva: nadie aprende si el otro no aprende. Esto 

exige desaprender el academicismo meritocrático —herencia del modelo bancario denunciado 

por Freire— para construir evaluaciones colectivas donde el éxito se mida por cuánto se fortalece 

la comunidad (Slavin, 2015).  



 

 5 

En este entramado teórico, el aprendizaje cooperativo constituye una vía pedagógica esencial. 

Como plantean Johnson y Johnson (1999), esta estrategia promueve la interdependencia 

positiva, la responsabilidad individual y grupal, las habilidades sociales y la reflexión conjunta, 

generando condiciones para un aprendizaje significativo y ético. Lejos de ser solo una técnica 

instruccional, el aprendizaje cooperativo se constituye como una praxis formativa que posibilita la 

construcción de comunidades democráticas, solidarias y pacíficas (Slavin, 2015; Gillies, 2016). 

La didáctica en la formación de docentes no puede entenderse sin considerar los procesos de  

trasposición didáctica (Chevallard, 1991) entendida como el proceso mediante el cual los saberes 

científicos o formativos se transforman en contenidos enseñables. Esta categoría permite 

comprender cómo los conocimientos construidos en el espacio universitario son reinterpretados 

y apropiados por los futuros docentes para responder a los desafíos de su contexto sociocultural, 

en una lógica dialógica entre teoría y práctica (Chevallard, 1991; Tardif, 2006). 

También, revela el filtro ideológico de la enseñanza: ningún conocimiento llega intacto al aula. 

Los futuros docentes no son técnicos que aplican teorías, sino intelectuales que reinterpretan 

críticamente los saberes en función de su contexto. Aquí yace la tensión clave: ¿reproducirán los 

manuales hegemónicos o transformarán los contenidos en herramientas de liberación? Como 

advierte Tardif (2006), sin esta conciencia, incluso las pedagogías más progresistas pueden 

convertirse en dogmas. 

La propuesta también problematiza las formas de violencia simbólica presentes en el ámbito 

escolar, retomando el planteamiento de Pierre Bourdieu (1991). Esta forma de violencia, muchas 

veces invisible y naturalizada, se manifiesta en la reproducción de desigualdades a través de 

normas, discursos y prácticas institucionales que estigmatizan y excluyen. Su reconocimiento es 

clave para desarticular las lógicas que obstaculizan la convivencia y avanzar hacia una cultura 

de paz sostenida en la inclusión y el reconocimiento del otro (Bourdieu y Passeron, 1996; Monzó, 

2019). 

En suma, este enfoque conceptual permite articular teoría y praxis desde una mirada compleja y 

crítica, orientada a la transformación educativa a partir del fortalecimiento de la formación docente 

como un proyecto ético-político centrado en la construcción de culturas de paz desde la escuela. 

 

Estrategia metodológica  

La investigación adoptó la sistematización de experiencias (Jara, 2018) como eje metodológico, 

cualitativo, documenta y comprender el proceso formativo desarrollado. Esta estrategia permitió 

interpretar colectivamente las vivencias, prácticas y significados construidos en torno al 

aprendizaje cooperativo y la cultura de paz en la formación inicial docente desde un enfoque 



 

 6 

crítico que trasciende la mera descripción para interrogar las prácticas pedagógicas desde su 

potencial transformador. Este proceso dialógico —articulado en cinco fases— permitió decodificar 

los saberes emergentes en la formación docente: 

• Punto de partida: Mapeo de actores, contradicciones y horizontes políticos del proyecto. 

• Reconstrucción colectiva: Triangulación de diarios reflexivos, registros audiovisuales y 

relatos de los participantes, desnaturalizando la "rutina" escolar. 

• Lectura crítica: Análisis de tensiones entre teoría y praxis (¿cómo se negocia la paz en un 

sistema que penaliza el conflicto?). 

• Conceptualización: Diálogo entre las voces de los futuros docentes y los marcos de 

Galtung, Zehr y Johnson. 

• Proyección: Diseño de prototipos pedagógicos para escalar la experiencia. 

Esta metodología no solo documentó, sino que intervino en la realidad, convirtiendo la 

investigación en un acto político-pedagógico. La experiencia formativa documentada en este 

estudio se llevó a cabo en el marco de un curso de flexibilidad curricular impartido en el quinto 

semestre de la licenciatura en educación preescolar. El curso fue codiseñado por los autores de 

esta ponencia con el propósito de promover la construcción de una cultura de paz desde el 

aprendizaje cooperativo, integrando metodologías participativas, críticas y centradas en la 

reflexión ética y pedagógica. 

Desde un enfoque cualitativo y crítico-humanista, se empleó la sistematización de experiencias 

como metodología, siguiendo las fases propuestas por Jara (2018): punto de partida, 

reconstrucción del proceso, lectura crítica, conceptualización y proyección. Esta metodología 

permitió no solo documentar las actividades implementadas, sino comprender sus significados, 

tensiones y aprendizajes transformadores. 

Desarrollo 

Durante el desarrollo del curso, se implementaron diversas estrategias pedagógicas: círculos 

restaurativos, relatos digitales, diseño de cajas de herramientas pedagógicas (fichero digital) y el 

uso de organizadores gráficos. Estas actividades promovieron el diálogo, la construcción 

colectiva del conocimiento y la reflexión crítica sobre las prácticas educativas, la convivencia 

escolar y las formas de violencia simbólica presentes en los espacios formativos. 

Los resultados, interpretados a la luz del marco teórico (Freire, 1970/2011; Johnson y Johnson, 

1999; Zehr, 2002), evidenciaron un fortalecimiento del pensamiento crítico y ético del 

estudiantado. Se inició un proceso de deconstrucción de posturas normalizadas de violencia 

simbólica —como el adultocentrismo, la homogenización o la exclusión implícita— y emergieron 



 

 7 

propuestas creativas y contextualizadas para trabajar la paz en los jardines de niños. Estas 

propuestas reflejaron un avance en la formación de docentes capaces de identificar, cuestionar 

y transformar prácticas escolares desde una mirada pedagógica sensible y comprometida. 

Asimismo, la sistematización como proceso pedagógico contribuyó a consolidar tanto en los 

formadores de docentes como en las y los estudiantes una postura reflexiva, dialógica y 

propositiva, configurando un espacio formativo que integró lo cognitivo, lo afectivo y lo político. 

En este sentido, la experiencia se constituye en un ejemplo de cómo es posible enseñar y 

aprender la paz no como contenido aislado, sino como una vivencia transformadora anclada en 

la praxis educativa. A partir del análisis de las experiencias se identificaron 15 conceptos 

relevantes (ver figura1) 

Figura 1. 

Representación gráfica de los conceptos en la sistematización de la experiencia.  

 

Elaboración propia usando Napkin. 

Esta red de 

contenidos articula 15 conceptos clave surgidos de la investigación, organizados como un 

sistema interdependiente donde cada nodo (como paz conflictiva, saberes infantiles subversivos 



 

 8 

o círculos restaurativos dialógicos) se relaciona con otros para explicar cómo la formación 

docente puede construir culturas de paz. Se identificam tensiones pedagógicas (ej.: entre 

violencia simbólica cotidiana y autoridad cognitiva compartida), generando herramientas 

concretas (rubricas, talleres) para transformar prácticas educativas desde una mirada crítica, 

situada y políticamente comprometida. 

Resultados y Conclusiones 

Una cultura de paz no se enseña con decálogos de convivencia. Se construye cuando la 

formación docente incomoda: cuando obliga a mirar cómo nuestras prácticas cotidianas legitiman 

exclusiones, cuando exige ceder poder en el aula, cuando rechaza el conformismo de "siempre 

se hizo así". Requiere, en definitiva, asumir que educar para la paz es educar contra el orden 

injusto que llamamos normalidad. 

Los resultados no se limitan a "logros" sino que exponen contradicciones y rupturas. Si bien se 

evidenció un avance en el pensamiento crítico-ético del estudiantado —particularmente al 

deconstruir violencias normalizadas como el patriarcado que preservan también las mujeres, el 

adultocentrismo y la homogenización curricular (Bourdieu, 1991)—, el proceso reveló una tensión 

irresuelta: las propuestas creativas para jardines de niños chocan con estructuras escolares 

rígidas. Los diseños pedagógicos emergentes (ej. asambleas infantiles con enfoque restaurativo) 

demostraron que es posible nombrar las violencias, pero también expusieron la brecha entre la 

utopía formativa y las lógicas institucionales que medicalizan el conflicto (Morrison, 2007). 

La sistematización, como praxis freireana (1970/2011), logró algo radical: convertir la 

investigación en un acto pedagógico. Las estudiantes no solo "aprendieron sobre" justicia 

restaurativa (Zehr, 2002), sino que experimentaron su potencia al mediar conflictos reales en sus 

prácticas. Esto cristalizó en dos transformaciones: 

De la teoría al cuerpo: El aprendizaje cooperativo (Johnson y Johnson, 1999) dejó de ser un 

método para volverse disposición ética y una postura filosólica. Ejemplo de ello, es la redistribuir 

el poder al validar saberes infantiles marginados. El proyecto reveló que la verdadera 

transformación pacificadora comienza cuando el aula deja de ser un espacio de transmisión 

vertical para convertirse en un campo de batalla epistémico donde los saberes infantiles 

marginados –aquellos surgidos de las experiencias migrantes, las lenguas originarias, las 

identidades no normativas o las formas lúdicas de habitar el mundo– son reconocidos como 

fuentes legítimas de conocimiento.  

Este acto aparentemente pedagógico es, en esencia, un golpe al régimen adultocéntrico que 

históricamente ha definido qué cuenta como "válido" en la escuela. Las estudiantes-docentes 



 

 9 

descubrieron, a veces con incomodidad, que diseñar proyectos a partir de las narrativas de los 

niños (sus metáforas, sus preguntas incómodas, sus formas no verbales de expresión) no solo 

enriquece el aprendizaje, sino que reconfigura las relaciones de poder: el aula ya no gira en torno 

al currículo impuesto, sino alrededor de las cosmovisiones que emergen desde los márgenes. 

Como registraron los diarios de campo, cuando una niña explicó un concepto matemático 

mediante una analogía con el tejido tradicional, o cuando un niño con posible espectroautista 

reorganizó el espacio lectoescritor desde su percepción sensorial, se quebró el mito de la 

homogeneización educativa. Aquí reside el núcleo de una pedagogía restaurativa: no se trata 

simplemente de "incluir" voces diversas, sino de ceder autoridad cognitiva y permitir que esas 

voces reestructuren lo que entendemos por educación válida. 

La construcción de una cultura de paz en la escuela no es –ni puede ser– un proceso armónico 

o consensuado. Por el contrario, se trata de un acto pedagógico radicalmente conflictivo que 

exige confrontar las estructuras violentas enquistadas en el día a día escolar: desde el 

autoritarismo disfrazado de disciplina hasta el epistemicidio que silencia los saberes de las 

infancias marginadas.  

Esta paradoja –formar para la paz mediante el conflicto– revela que la verdadera educación 

pacificadora no busca la ausencia de tensiones, sino su politización consciente. Como demostró 

este estudio, cuando las futuras docentes aprenden a identificar la violencia simbólica en sus 

propias prácticas (ese "eso siempre se ha hecho así" que esconde jerarquías incuestionadas), 

no están adquiriendo una competencia técnica: están ejerciendo una insubordinación 

pedagógica. La paz, en última instancia, no se construye desde el consenso impostado, sino 

desde la capacidad de nombrar las injusticias –propias y ajenas– y organizar colectivamente su 

transformación. 

Otra gran reflexión descansa sobre la afirmación cómo crear estrategias que permitan transitar 

de la individualidad a la colectividad: Los círculos restaurativos fracturaron el mito del "docente  

heroico", reemplazándolo por una identidad docente en red.  

De lo anterior se concluye que la paz no se enseña con manuales; se construye en la fisura entre 

lo instituido y lo posible. Este proyecto demostró que la formación docente crítica debe operar 

como sabotaje creativo: subvirtiendo el curriculum oculto que naturaliza la exclusión y politizando 

lo cotidiano (desde el tono de voz hasta los criterios de evaluación). 

Asumiendo que toda pedagogía es, inevitablemente, un acto de conflicto contra el orden injusto. 



 

 10 

La gran lección: formar para la paz exige abandonar la comodidad de las "buenas prácticas" y 

sumergirse en el barro de las contradicciones escolares. Solo allí —en ese territorio incómodo— 

puede nacer una pedagogía verdaderamente restaurativa. 

 

Referencias 

Antúnez, S. (2015). Formación docente y justicia social: una mirada crítica desde la pedagogía. 

Ediciones Octaedro. 

Bolívar, A. (2005). La educación como práctica social: Entre la teoría crítica y la transformación 

pedagógica. Ediciones Morata. 

Bourdieu, P. y Passeron, J.-C. (1996). La reproducción. Elementos para una teoría del sistema 

de enseñanza. Ediciones Laia. 

Chevallard, Y. (1991). La transposición didáctica: del saber sabio al saber enseñado. Aique. 

Freire, P. (1996). La educación como práctica de la libertad. Siglo XXI. 

Freire, P. (2011). Pedagogía del oprimido (30.ª ed.). Siglo XXI. (Obra original publicada en 1970) 

Galtung, J. (2003). Peace by peaceful means: Peace and conflict, development and civilization. 

SAGE. 

Gillies, R. M. (2016). Cooperative Learning: Review of Research and Practice. Australian Journal 

of Teacher Education, 41(3), 39–54. https://doi.org/10.14221/ajte.2016v41n3.3 

Jara, O. (2018). Para sistematizar experiencias. Una propuesta teórico-metodológica. ALFORJA. 

Johnson, D. W. y Johnson, R. T. (1999). Learning Together and Alone: Cooperative, Competitive, 

and Individualistic Learning (5th ed.). Allyn y Bacon. 

Monzó, L. D. (2019). A Critical Pedagogy of Embodied Education: Learning to Become a Bodily 

Subject. Routledge. 

Morrison, B. (2007). Restoring Safe School Communities: A Whole School Response to Bullying, 

Violence and Alienation. Federation Press. 

Muñoz, F. (2020). Educación para la paz y cultura de paz: fundamentos y perspectivas actuales. 

Revista Convergencia, 27(87), 33–52. 

Slavin, R. E. (2015). Cooperative learning in elementary schools. Education 3–13, 43(1), 5–14. 

Tardif, M. (2006). Saberes docentes y formación profesional. Narcea. 

Zehr, H. (2002). El pequeño libro de la justicia restaurativa. Editorial Sal Terrae. 

 

 

https://doi.org/10.14221/ajte.2016v41n3.3

