
 
 

 
 

1 

“El ecofeminismo como raíz crítica del currículo universitario ambiental” 

 

María Elza E. Carrasco Lozano 

Profesora Investigadora 

Centro de Investigación Educativa CIE 

Universidad Autónoma de Tlaxcala 

elzacarrascolozano@gmail.com  

 

 

 

Área temática: Curriculo como expresión Cultural de las Etapas Sociales 

 

 

Resumen 

La exclusión de las perspectivas feministas dentro del campo de la educación ambiental 

constituye una forma de invisibilización epistémica que reproduce la racionalidad instrumental, 

masculina y extractivista de los sistemas educativos dominantes. Esta lógica se encuentra 

normalizada en los planes y programas de estudio, en donde la dimensión ambiental se reduce 

a contenidos técnicos o adaptativos, sin considerar las profundas intersecciones entre género, 

territorio, cuerpo y sostenibilidad. A partir de una revisión bibliográfica, este trabajo explora cómo 

el ecofeminismo puede operar como eje transformador del currículo ambiental, desestabilizando 

la jerarquía de saberes que subordina lo sensible, lo corporal y lo relacional. En suma, la 

propuesta apunta a una educación ambiental no solo crítica, sino situada, comunitaria, afectiva y 

vinculada a las prácticas de cuidado y resistencia hacia los patrones establecidos. 

 

Palabras clave: Ecofeminismo, Educación ambiental, Currículo 

 

Justificación 

 

La crisis climática, la degradación ecosistémica y el colapso civilizatorio no son fenómenos 

aislados de las estructuras de subordinación que también sostienen la desigualdad de género, la 

violencia y el colonialismo epistémico. Las mujeres, especialmente las del Sur global, han sido 

históricamente las primeras afectadas por el deterioro ambiental y, al mismo tiempo, las 

mailto:elzacarrascolozano@gmail.com


 
 

 
 

2 

principales defensoras de los territorios. Sin embargo, sus saberes, sus prácticas y su 

protagonismo han sido sistemáticamente invisibilizados en la educación ambiental formal por lo 

que esta exclusión constituye una dimensión estructural del currículo que perpetúa una visión 

instrumental, despolitizada y masculina de la naturaleza. 

 

"Desde el feminismo radical hasta el ecofeminismo, el dominio de la mujer y la 

explotación de la naturaleza aparecen como resultado de la conformación de estructuras 

sociales jerárquicas, desde el patriarcado y la gerontocracia de las primeras formaciones 

culturales, hasta las divisiones de clases de la sociedad moderna" (Leff, 2004, p. 2). 

 

La urgencia de repensar la educación ambiental desde una perspectiva ecofeminista 

radica en la necesidad de reconstruir una ética del cuidado, de la interdependencia y de la 

defensa de los cuerpos y territorios. El currículo oficial, al centrarse en competencias 

estandarizadas y saberes “objetivos”, ignora la dimensión afectiva, comunitaria y situada del 

aprendizaje ambiental, es imprescindible visibilizar las pedagogías de las mujeres campesinas, 

indígenas y populares que han tejido prácticas de educación ambiental resistiendo al despojo y 

al extractivismo con acciones cotidianas de alza de la voz y cuidado. 

 

La articulación entre feminismo y ecología no puede ser un anexo o transversalización, 

sino un eje capaz de cuestionar las lógicas de poder que sostienen tanto la opresión de los 

cuerpos feminizados como la explotación de la naturaleza, que impavida observa los niveles de 

degradación que amenazan esa relación armoniosa y socioambiental integral   

 

 

 

 

 

 

Enfoque conceptual 

 

El concepto de ecofeminismo tiene varias connotaciones, desde la educación ambiental 

es algo instrumental, en la que se considera que la opresión de la mujer y la explotación de la 

naturaleza estan muy cercanas, por lo que busca comprenderla en un primer momento para 



 
 

 
 

3 

transformarlo (Alicia Puleo 2023),  además de que tiene que ver con la invisibilización, con el 

lenguaje el que para Hoyos, (2002), advierte que si no desentrañamos la discriminación no 

podremos neutralizar su efecto, entender el concepto mismo, para desinstalar la discriminación 

ubicandola desde el nivel lingüístico, buscando valorizar lo invalorado tanto a nivel epistémico, 

lingüístico y por tanto práctico.  

En este contexto de es de señalar que las primeras conexiones entre lo ambiental y el 

feminismo al que se ha llamado ecofeminismo, se encuentran “las utopías literarias de las 

feministas de la década de 1970, cuando el término "ecofeminismo" se refiere a una pluralidad 

de posiciones que han girado en torno a los movimientos de finales de la década de 1970 hasta 

principios de la de 1980: el movimiento feminista occidental (radical, liberal y socialista) y el 

movimiento pacifista. (Carcaño,2008) 

 

Entonces ecofeminismo, como corriente filosófica, política y pedagógica, sostiene que 

existe una raíz común entre la dominación de la naturaleza y la opresión de las mujeres: una 

racionalidad dualista y jerárquica que ha despojado de valor a lo relacional, lo emocional, lo 

reproductivo y lo no humano (Shiva, 2005; Gaard, 2011). Esta racionalidad se expresa en el 

currículo escolar y universitario a través de la fragmentación disciplinaria, la jerarquización de 

saberes y la exclusión de epistemologías no occidentales. La ecofeminismo, así entendido, no es 

una mera suma de ambientalismo y feminismo, sino una síntesis potente que revela cómo las 

opresiones se entrelazan y cómo, por tanto, deben ser enfrentadas conjuntamente. 

 

El currículo ambiental, bajo esta lógica, ha sido reducido a contenidos técnicos sobre 

reciclaje, eficiencia energética o impacto ambiental, sin atender las causas estructurales de la 

crisis ecológica ni los saberes colectivos que sostienen formas de vida sustentables, pues la 

crítica ecofeminista plantea, por el contrario, que la educación ambiental debe rearticularse desde 

una ética del cuidado, desde la vivencia encarnada en el territorio, desde los vínculos 

interdependientes entre cuerpo y naturaleza (Tronto, 1994). 

 

 Ya que cuidar es una práctica relacional, ética y política que desafía la lógica individualista 

del éxito académico y del rendimiento pues el resultante de una educación ambiental ecofeminista 

no busca formar “emprendedores verdes”, sino sujetos sensibles, colectivos, capaces de sostener 

la vida ecológica en condiciones de dignidad y respeto por la naturaleza. 

 



 
 

 
 

4 

El currículo, como dispositivo político de producción de subjetividades, ha sido 

históricamente construido bajo una matriz androcéntrica y productivista que ha jerarquizado los 

saberes por lo que, desde el pensar ecofeminista, esta matriz es cuestionada radicalmente, al 

identificar la relación estructural entre la subordinación de las mujeres y la explotación de la 

naturaleza. Tal como afirma Herrero (2019), “el modelo económico dominante está en guerra 

contra la vida” y su legitimación pasa por un conocimiento que oculta sus efectos destructivos. 

 

En este sentido entonces hablar de ecofeminismo significa que no es únicamente una 

perspectiva ambiental con enfoque de género, sino una crítica epistémica profunda que redefine 

las categorías del conocimiento y las relaciones pedagógicas, este proceso en lugar de separar 

razón y emoción, teoría y práctica, sujeto y naturaleza, propone una ontología relacional: somos 

con otros, vivimos porque otros cuidan, porque la tierra da, porque los vínculos sostienen y es de 

precisar que esta visión ontológica afecta directamente la forma en que se concibe el currículo: 

no como una estructura racional de asignaturas, sino como una red simbólica de sentidos, 

tiempos, afectos y cuerpos. 

 

También desde esta corriente se interroga la forma en que se produce la ciencia 

ambiental, Mies (2014) ha denunciado el carácter masculino del conocimiento científico moderno, 

fundado en la separación sujeto/objeto, en la lógica de dominación de la naturaleza, y en la 

invisibilización del trabajo de las mujeres. Desde esta perspectiva, el currículo ambiental debe 

abrirse a otras formas de saber: la oralidad, la narrativa, la intuición, el arte, la corporalidad, la 

experiencia comunitaria de tal modo esto exige una revolución curricular que no se limite a ajustar 

contenidos, sino que transforme las bases mismas del saber.  

 

La pedagogía ecofeminista también recupera la dimensión simbólica y cultural de la 

relación con la tierra pues para muchas mujeres en entornos rurales y en el contexto indígena, la 

naturaleza no es solo recurso ni paisaje: es madre, es memoria, es vínculo sociocultural, de modo 

que esta cosmovisión desafía el paradigma occidental del desarrollo y exige una educación que 

reconozca la interdependencia y la reciprocidad como principios vitales. Para Puleo (2011), la 

ecofeminismo es una utopía realista que nos invita a participar en una civilización sustentada no 

en la acumulación, sino en el cuidado, la cooperación y el amor a la vida. 

 

Feminismo en la educación ambiental  



 
 

 
 

5 

 

Pensar el feminismo en la educación ambiental es abrir una grieta en el paradigma 

androcéntrico que ha gobernado la relación entre humanidad y naturaleza, el modelo económico 

actual entendido como la modernidad capitalista señala Shiva (2005) separó razón y cuerpo, 

cultura y naturaleza, hombre y mujer, instalando una jerarquía simbólica que justifica tanto la 

dominación sobre los cuerpos feminizados como la explotación sin límites del entorno. 

 

En el currículo oficial, la naturaleza suele aparecer como objeto de estudio; la 

ecofeminismo propone, en cambio, una educación que la reconozca como sujeto vivo, 

interdependiente, y éticamente vinculado a nuestras formas de habitar en el mundo, en ese 

sentido el currículo ambiental debe dejar de ser una tabla de temas sobre sostenibilidad y 

convertirse en un tejido vivo de prácticas comunitarias, memorias ecológicas y afectos 

insurgentes. 

 

Como sostiene Plumwood (2002), sin desmantelar la lógica de la dominación dualista (que 

coloca al hombre sobre la mujer, al humano sobre la naturaleza, al saber experto sobre el saber 

cultural) no es posible una verdadera educación humanizadora pues la inclusión del feminismo 

en la educación ambiental exige repensar las formas en que enseñamos, evaluamos, 

organizamos los tiempos escolares e incluso nombramos los contenidos. 

 

Porque no se trata solo de enseñar a reciclar, sino de enseñar a resistir desde el cuerpo 

y la comunidad, desde la siembra y la escucha porque sembrar con el cuerpo es enseñar desde 

el lugar donde la piel toca la tierra, desde donde la educación ya no es preparación para el futuro, 

sino compromiso profundo con el presente vivo, dañado, pero aún fértil de posibilidad. 

 

Estrategia metodológica 

 

El presente estudio se fundamenta en una metodología de corte bibliográfico, entendida 

como una estrategia de investigación que permite el análisis sistemático, crítico e interpretativo 

de fuentes documentales. De acuerdo con Carlessi (2006), la investigación bibliográfica "consiste 

en el estudio de las contribuciones científicas disponibles, ya sea en libros, revistas, documentos 

institucionales o fuentes electrónicas, con el fin de interpretar, ordenar o reconfigurar los aportes 

existentes sobre un tema" (p. 52). En este sentido la estrategia es acorde, pues se inscribe en la 



 
 

 
 

6 

construcción de marcos teóricos sólidos o reflexiones conceptuales a partir del pensamiento 

acumulado en un campo de conocimiento.   

 

Desarrollo 

 

Esta corriente ecofeminista surge desde donde la teórica y práctica entrelaza la crítica 

hacia las estructuras masculinas con la denuncia de la explotación ambiental, proponiendo una 

visión integradora que reconoce la interdependencia entre la opresión de las mujeres y la 

degradación del medio ambiente (Merchant, 1990; Shiva, 2016).   

 

De esta manera se invita a repensar el currículo ambiental no solo desde la conservación 

o el conocimiento científico, sino también desde una ética de cuidado y justicia social, esto implica 

problematizar cómo las relaciones de dominación y control se reproducen en las prácticas 

educativas y en los contenidos curriculares, que muchas veces naturalizan la subordinación de 

las mujeres y la explotación de la naturaleza, la educación ambiental, bajo esta raíz crítica, debe 

fomentar la conciencia crítica en los estudiantes, desarrollando habilidades para identificar las 

relaciones de poder en el ámbito ecológico y social, promoviendo acciones colectivas hacia la 

transformación social y ambiental (Estévez, 2019). 

 

Además, en el currículo ambiental propone una pedagogía holística y dialógica que 

reconozca las emociones, los vínculos afectivos con la tierra y la comunidad, y que impulse una 

transformación personal y colectiva. Esta pedagogía cuestiona el paradigma racionalista y 

fragmentado del conocimiento científico hegemónico, incorporando el cuerpo, la cultura y la 

experiencia vivida como elementos fundamentales en el aprendizaje ambiental (García, 2020).  

 

"La educación ambiental y la educación intercultural confluyen, en el propósito de 

generar una educación crítica, responsable, justa, plural, solidaria, dialógica y 

equitativa" (Corbetta, 2021, p. 107). 

 

En términos prácticos, integrar las posturas ecofeministas como raíz crítica del currículo 

ambiental implica diseñar programas educativos que incluyan análisis sobre la justicia ambiental 

y de género, la interculturalidad crítica, y la defensa del territorio desde una perspectiva 

interseccional también demanda la capacitación docente para abordar estas temáticas con 



 
 

 
 

7 

sensibilidad crítica y promover espacios seguros para el diálogo y la reflexión (Torres & Moreno, 

2021). 

 

La interseccionalidad entonces se erige como un marco imprescindible para comprender 

las múltiples dimensiones que atraviesan la experiencia de las mujeres en contextos de crisis 

ambiental, desde esta perspectiva, el currículo ambiental debe reconocer cómo las desigualdades 

de género se entrelazan con la clase social, la etnia y otros ejes de opresión para configurar 

situaciones específicas de vulnerabilidad y resistencia. 

 

Por ejemplo, las mujeres indígenas y campesinas son doblemente afectadas por la 

degradación ambiental debido a su condición histórica de exclusión y al papel central que 

desempeñan en la gestión de los recursos naturales. “La equidad se convierte en un elemento 

central del nuevo paradigma ambiental” (Vega et al., 2009, p. 27). Así, un currículo crítico debe 

incorporar estos conocimientos situados y visibilizar las luchas de estos colectivos femeninos 

como parte fundamental de la educación ambiental (Escobar, 2017). 

 

Otra cuestión relevante es la necesidad de la decolonización del conocimiento dentro de 

la educación ambiental. Las epistemologías dominantes, basadas en paradigmas occidentales, 

han relegado saberes culturales marcados por el pasar generacional, muchas veces asociados a 

las mujeres y comunidades originarias, que han desarrollado prácticas sostenibles y de cuidado 

de la naturaleza (Quijano, 2000). 

 

En este sentido es que desde una postura ecofeminisma radical y crítica es que se plantea 

la urgencia de rescatar y validar estos saberes, promoviendo un diálogo epistemológico que 

confronte la hegemonía científica y abra paso a formas plurales de conocer y educar en relación 

con el entorno (Grosfoguel, 2011). Asimismo, el patriarcado ambiental es un concepto clave para 

analizar cómo las relaciones de dominación se reproducen en la interacción humana con la 

naturaleza, y cómo estas lógicas están presentes en las políticas educativas y los contenidos 

curriculares (Acosta, 2014).  

 

La educación ambiental, si no es crítica, puede llegar a reforzar estereotipos y relaciones 

de poder que perpetúan la explotación del ambiente y la subordinación de las mujeres. Por ello, 

el currículo debe promover una pedagogía del cuidado, que fomente el vínculo afectivo y ético 



 
 

 
 

8 

con la naturaleza, y que cuestione la lógica extractivista dominante (Castro, 2018). Esta 

pedagogía reconoce la importancia de las emociones y las experiencias vividas en el aprendizaje, 

buscando transformar las actitudes y promover una ética de responsabilidad con la vida. 

 

Resultados y Conclusiones 

 

La incorporación y enunciación de un ecofeminismo como raíz crítica del currículo 

ambiental no solo significa sumar nuevas temáticas, sino reconfigurar la manera misma en que 

concebimos la educación, el conocimiento y la relación con la vida. 

Más allá de visibilizar la acción colectiva, es indispensable que el currículo promueva una 

pedagogía relacional que desestabilice las dicotomías tradicionales (naturaleza/cultura, 

razón/emoción, sujeto/objeto) que han sustentado tanto el dominio patriarcal como el modelo 

extractivista moderno. De modo que urge un cambio civilizatorio que comience por reaprender 

desde el cuerpo, los afectos y los vínculos comunitarios, aspectos históricamente desprestigiados 

pero fundamentales para sostener la vida.  

 En este panorama, el currículo ambiental deja de ser un instrumento técnico y se 

convierte en un territorio ético-político desde el cual imaginar y practicar formas de vida más 

justas, sostenibles y cuidadoras para no solo transformar contenidos educativos, sino para 

interpelar los fundamentos epistemológicos del sistema para estar en la posibilidad de reeducar 

sin competir, y para coexistir. 

Referencias 

 

Acosta, A. (2013). El buen vivir: Una oportunidad para imaginar otros mundos. Icaria Editorial. 

(PDF) El Buen Vivir. Sumak Kawsay: Una oportunidad para imaginar otros mundos. 

Alberto Acosta  

Cabnal, L. (2010). Desde el cuerpo-territorio: Acercamiento a la construcción de la propuesta de 

pensamiento epistémico de las mujeres indígenas feministas comunitarias de Abya Yala. 

Cabnal-2010-Propuesta-de-Pensamiento-Epistemico-Mujeres-Indigenas.pdf  

Carcaño Valencia, Érika. (2008). Ecofeminismo y ambientalismo feminista: Una reflexión 

crítica. Argumentos (México, D.F.), 21(56), 183-188. Recuperado en 18 de junio de 

https://www.researchgate.net/publication/260373466_El_Buen_Vivir_Sumak_Kawsay_Una_oportunidad_para_imaginar_otros_mundos_Alberto_Acosta
https://www.researchgate.net/publication/260373466_El_Buen_Vivir_Sumak_Kawsay_Una_oportunidad_para_imaginar_otros_mundos_Alberto_Acosta
https://www.elizabethruano.com/wp-content/uploads/2019/07/Cabnal-2010-Propuesta-de-Pensamiento-Epistemico-Mujeres-Indigenas.pdf


 
 

 
 

9 

2025, de http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0187-

57952008000100010&lng=es&tlng=es.  

Castro, M. (2018). Pedagogía del cuidado y educación ambiental: Un enfoque ecofeminista. 

Revista Iberoamericana de Educación, 77(2), 45–60. 

Céspedes, C. (2020). Educación ambiental crítica y feminismo ecológico: Una pedagogía desde 

el cuerpo-territorio. Universidad Nacional de Costa Rica. 

Corbetta, P. (2021). Educación ambiental y educación intercultural: hacia una construcción de 

puentes desde un pensamiento ambiental y latinoamericano crítico. Gestión y Ambiente 

24(supl. 1), 107-130. https://doi.org/10.15446/ga.v24nsupl1.91903 / 6 Educación 

ambiental y educación intercultural puentes y pensamiento crítico 2021 .pdf - Google 

Drive  

Escobar, A. (2017). Sentipensar con la Tierra: Nuevas lecturas sobre desarrollo, conocimiento y 

política. Colección Pensamiento Vivo Ediciones UNAULA. pdf_460.pdf  

Estévez, M. (2019). Educación ambiental crítica: De la teoría a la práctica. Editorial Universidad 

Autónoma. 

García, L. (2020). Pedagogías del cuidado: Una propuesta ecofeminista para la educación 

ambiental. Revista Latinoamericana de Educación, 28(2), 45–62. 

Gosfoguel (2006). LA DESCOLONIZACIÓN DE LA ECONOMÍA POLÍTICA Y LOS ESTUDIOS 

POSTCOLONIALES: Transmodernidad, pensamiento fronterizo y colonialidad 

global. Tabula Rasa, (4), 17-48. Retrieved 2025, from 

http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1794-

24892006000100002&lng=en&tlng=es.  

Herrero, Y. (2024). TRANSICIÓN ECOSOCIAL JUSTA: ¿DE QUÉ HABLAMOS CUANDO 

HABLAMOS DE UNA TRANSICIÓN ECOSOCIAL JUSTA?  ECONOMISTAS SIN 

FRONTERAS. Dossieres EsF n.º 52 https://ecosfron.org/wp-

content/uploads/2024/01/Dossieres-EsF-52-Transicion-Ecosocial-Justa.pdf  

Leff, E. (2004). Ecofeminismo: el género del ambiente. Centro de Investigación Sociedad y 

Politicas Públicas (CISPO). Open Edition Journals. 

https://journals.openedition.org/polis/pdf/7248  

Lugones, M. (2010). Hacia un feminismo descolonial. Hypatia en español, 25(4), 742–759. 

(Traducción del original en inglés). 

https://hum.unne.edu.ar/generoysex/seminario1/s1_18.pdf  

http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0187-57952008000100010&lng=es&tlng=es
http://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0187-57952008000100010&lng=es&tlng=es
https://doi.org/10.15446/ga.v24nsupl1.91903%20/
https://drive.google.com/file/d/1RdMnC5DBIPycRmCH2B5hG6zHUutMK4Q0/view
https://drive.google.com/file/d/1RdMnC5DBIPycRmCH2B5hG6zHUutMK4Q0/view
https://drive.google.com/file/d/1RdMnC5DBIPycRmCH2B5hG6zHUutMK4Q0/view
https://biblioteca.clacso.edu.ar/Colombia/escpos-unaula/20170802050253/pdf_460.pdf
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1794-24892006000100002&lng=en&tlng=es
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S1794-24892006000100002&lng=en&tlng=es
https://ecosfron.org/wp-content/uploads/2024/01/Dossieres-EsF-52-Transicion-Ecosocial-Justa.pdf
https://ecosfron.org/wp-content/uploads/2024/01/Dossieres-EsF-52-Transicion-Ecosocial-Justa.pdf
https://journals.openedition.org/polis/pdf/7248
https://hum.unne.edu.ar/generoysex/seminario1/s1_18.pdf


 
 

 
 

10 

Maldonado, T. (2019). Educación ambiental y movilización social: Una propuesta crítica desde 

el ecofeminismo. Revista Mexicana de Investigación Educativa, 24(80), 121–141. 

Merchant, C. (1990). La muerte de la naturaleza: Mujeres, ecología y la revolución científica 

(versión en español). Comares Editorial. https://www.comares.com/libro/la-muerte-de-la-

naturaleza_112516/  

Mies, M., & Shiva, V. (2014). ECOFEMINISMO; TEORÍA, CRÍTICA Y PERSPECTIVAS Icaria 

Editorial. https://traficantes.net/sites/default/files/pdfs/9788498886924.pdf  

Plumwood, V. (2002). Feminismo y el dominio de la naturaleza. Editorial Cátedra. (Traducción 

del original Feminism and the Mastery of Nature) 

https://gredos.usal.es/bitstream/handle/10366/123195/resumo%20pt.pdf?sequence=5  

Puleo, A. H. (2011). Ecofeminismo para otro mundo posible. Editorial Cátedra. 

https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Alicia%20H%20Puleo%20-

%20Ecofeminismo%20para%20otro%20mundo%20posible.pdf  

Quijano, A. (2000). Colonialidad del poder, eurocentrismo y América Latina. Consejo 

Latinoamericano de Ciencias Sociales (CLACSO) CLACSO, 2014. ISBN 978-987-722-

018-6. https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20140507042402/eje3-8.pdf  

Sánchez Carlessi, H. (2006). Manual de términos en investigación científica, tecnológica y 

humanística. 1ra ed. Universidad Ricardo Palma. 

https://www.urp.edu.pe/pdf/id/13350/n/libro-manual-de-terminos-en-investigacion.pdf  

Shiva, V. (2016). ¿Quién alimenta realmente al mundo? El fracaso del agronegocio y la 

promesa de la agroecología. Editorial Icaria. 

Toledo, V. M. (2013). La agroecología como práctica de resistencia. Revista Chapingo Serie 

Ciencias Forestales y del Ambiente, 19(2), 143–150. 

https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_serial&pid=2007-4018  

Torres, A., & Moreno, P. (2021). La formación docente desde el ecofeminismo: Retos para el 

currículo ambiental. Educación y Sociedad, 39(3), 112–130. 

Tronto, J. (1994). Fronteras morales: Una ética del cuidado en política y sociedad (edición en 

español). Editorial Morata. 

Vega, M., Freitas, F., & Fleuri, R. (2009). Educación ambiental e intercultural para la 

sostenibilidad: fundamentos y praxis. Universidad del Zulia. vol. 14, núm. 44, enero- 

marzo, 2009, pp. 25-38. https://www.redalyc.org/pdf/279/27911649003.pdf  

 

https://www.comares.com/libro/la-muerte-de-la-naturaleza_112516/
https://www.comares.com/libro/la-muerte-de-la-naturaleza_112516/
https://traficantes.net/sites/default/files/pdfs/9788498886924.pdf
https://gredos.usal.es/bitstream/handle/10366/123195/resumo%20pt.pdf?sequence=5
https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Alicia%20H%20Puleo%20-%20Ecofeminismo%20para%20otro%20mundo%20posible.pdf
https://www.solidaridadobrera.org/ateneo_nacho/libros/Alicia%20H%20Puleo%20-%20Ecofeminismo%20para%20otro%20mundo%20posible.pdf
https://biblioteca.clacso.edu.ar/clacso/se/20140507042402/eje3-8.pdf
https://www.urp.edu.pe/pdf/id/13350/n/libro-manual-de-terminos-en-investigacion.pdf
https://www.scielo.org.mx/scielo.php?script=sci_serial&pid=2007-4018
https://www.redalyc.org/pdf/279/27911649003.pdf

