
 

 

Filosofía para niños en el preescolar. Enseñando el pensamiento crítico por medio de las 

comunidades de diálogo de Lipman y Sharp. 

Philosophy for children in preschool. Teaching Critical Thinking Through Lipman's Dialogue 

Communities. 

Erika Escalona Baez 

Facultad de Filosofía, UPAEP 

E-mail:erika.escalona@upaep.edu.mx 

Resumen 

El presente trabajo busca exponer mi trabajo de tesis, de la licenciatura en Filosofía, titulada 

Filosofía para niños en el preescolar. En ella se presentan los principales elementos e 

implicaciones de la pedagogía de Lipman y su colaboradora Ann Sharp.  En este mismo trabajo 

se reconoce a Filosofía para Niños (FpN) como una propuesta pedagógica relevante en la 

actualidad, no para formar profesionales en filosofía, sino para crear niños capaces de reflexionar 

y desarrollar su pensamiento crítico. Es por eso, que en esta investigación se plantean 

fundamentos sobre quien es el niño de preescolar, qué es el pensamiento crítico y como se puede 

promover en las comunidades de diálogo. Por último, en este trabajo también ofrece una reflexión 

de mi experiencia como educadora en una comunidad de diálogo realizada en un preescolar de 

Tenancingo Tlaxcala y en el Instituto de Investigaciones Filosóficas de la UNAM.  

Palabras clave: indagación, infancia, práctica reflexiva 

Abstract 

This document seeks to expose the progress of the thesis Philosophy for Children (FpN) in 

preschool. It presents the main elements and implications of Lipman's FpN pedagogy. In this same 

work, FpN is recognized as a relevant pedagogical proposal today, not to train professionals in 

philosophy, but to create children capable of reflecting and developing their critical thinking. That 

is why, in this research, foundations are raised about who the preschool child is, what critical 



 

thinking is and how it can be promoted in dialogue communities. Finally, this paper also offers a 

reflection on the design and implementation of a community of dialogue carried out in a Mexican 

preschool. 

Keywords: Inquiry, childhood, reflective practice 

Justificación académica 

La filosofía para niños tiene como propósito promover una filosofía práctica desde la 

infancia, si bien existieron autores que proponen aspectos semejantes en cuanto a la reflexión e 

indagación, como lo fue Dewey, lo cierto es, que Mathew Lipman es el precursor de la pedagogía 

Filosofía para Niños, en ella propuso un currículum tan especifico y acorde, para llevarlo a la 

práctica en ámbitos de educación y filosofía. Sus obras y novelas filosóficas siguen siendo 

relevantes y utilizadas en la actualidad; justamente se han traducido a diferentes idiomas por la 

popularidad y e impacto que siguen teniendo. En este sentido, si uno quiere iniciarse en la 

enseñanza de Filosofía para Niños y Adolescentes, es necesario partir de Mathew Lipman, pues 

él es el punto de referencia.  

Justificación social 

A diferencia de los animales, las personas siempre nos hemos distinguido como seres 

pensantes. En efecto, las personas pensamos todo el tiempo, pero no cualquier pensamiento es 

reflexivo o crítico. Es necesario que desde las infancias se promueva un desarrollo reflexivo, pues 

si bien la persona nace con esa capacidad como potencia es necesario desarrollarla para que 

llegue a fecundarse, de no ser así, tan solo se queda como una posibilidad que no llega a 

efectuarse. La Filosofía para Niños apuesta justamente a promover las habilidades críticas desde 

edades muy tempranas, con el fin de que la persona al llegar a la juventud o adultez pueda 

alcanzar un pensamiento superior. La propuesta de Lipman tiene un impacto en las etapas de 

desarrollo de las infancias, pues incluso critica las etapas de desarrollo planteadas por Piaget, 

argumentando que estas etapas no son tan rígidas, ya que, con el apoyo preciso, los niños 

pueden empezar a reflexionar desde edades tempranas. 



 

Así también la propuesta de Lipman tiene relevancia en cuanto al concepto de educación, 

lo que consideramos educar, pues nos permite reflexionar que educar no es llenarnos de 

contenidos ni adquirir aprendizajes memorísticos. Lipman refiere a que los alumnos universitarios 

no emplean habilidades críticas en su adultez como producto de una carencia en su desarrollo, 

él consideró que esto se hubiera podido evitar de haberse empezado a trabajar el pensamiento 

crítico en las infancias. El impacto social de Lipman no solo tuvo efectos en Estados Unidos, sino 

hoy también se ve reflejado sobre la visión de la educación en México. Podemos ver entonces su 

influencia en la Nueva Escuela Mexicana, así como en los planes y programas de educación 

básica en México, que aspiran al pensamiento crítico, a ejercicios reflexivos y humanistas. 

Capítulo.1 ¿Cómo acercar los niños de preescolar a la filosofía?  

1.1 El niño en edad preescolar. 

Con la finalidad de acercar los niños de preescolar a la filosofía, conviene establecer quién 

es el niño de preescolar.  Según el sistema educativo mexicano, la educación básica se organiza 

en seis fases. A los niños de preescolar les corresponde la fase 2, que abarca las edades de 3 a 

6 años. Los primeros años de vida de una persona son fundamentales para su desarrollo, es por 

ello que el sistema educativo considera de suma importancia la educación inicial y la educación 

preescolar. 

En esta etapa los niños son curiosos, tienen muchas inquietudes sobre el mundo que 

empiezan a descubrir; cuando empiezan a hablar son muy directos, no les da miedo decir lo que 

piensan o sienten, aunque muchas veces no saben cómo expresarlo si su ambiente y 

estimulación no es propicio.  

El desarrollo psicológico del niño preescolar se ha analizado desde diferentes posturas, 

sin embargo, las más relevantes para los programas y planes de estudio en México, se 

encuentran a partir de los siguientes autores: Piaget y Vygotski. Tanto Piaget y Vygotsky 

consideran que los niños construyen su propio conocimiento. Sin embargo, para Piaget esta 



 

construcción cognitiva ocurre a partir de la interacción con los objetos físicos, en el juego. La 

interacción con el material concreto les permite aprender a través de lo visual y kinestésico. 

Mientras que para Vygotsky la construcción del conocimiento surge a partir de lo sociocultural. 

1.2 La visión antropológica de Lipman. 

Lipman consideraba a los niños como sujetos sociales que pueden aprender con otros a 

pensar. Al mismo tiempo, nutría cierta preocupación por este aprendizaje. "Empezaba a pensar 

en los peligros de que las mentes de los niños estuvieran abiertas a la manipulación, también 

empezaba a pensar que su capacidad de defenderse intelectualmente era definitivamente algo 

que debía y podía ser reforzado" (Lipman, 2022, p.136). De este modo, es claro que para Lipman, 

los niños son fieles receptores, debido a que se muestran curiosos por conocer el mundo y 

dispuestos a absorber rápidamente lo que se les enseña, sin mucha conciencia de lo que se les 

busca inculcar. Pienso, por ejemplo, cuando se les dice a los niños, que a los bebés los traen la 

cigüeña.  

Para Lipman, los niños son creativos, comunicativos, con potencial de poder reflexionar, 

razonar y autorregularse en sus emociones con el estímulo adecuado. “Sea cual sea su ambiente, 

llegan al jardín de infancia con los ojos bien abiertos, curiosos y dispuestos a aprender” (Lipman, 

1992, p.64). En este sentido, considera que los niños muestran un gran deseo de conocer e 

indagar, sin embargo, este se les ve frustrado, cuando la escuela les muestra una educación 

tediosa y sin sentido. Lipman concibe al niño como un ser pensante, que con la estimulación 

adecuada puede llegar a pensar por sí mismo. Así también manifiesta que los niños pueden 

desarrollar habilidades de pensamiento y que estas habilidades tienen una importancia 

fundamental en su desarrollo y su vida cotidiana.  

Capítulo 2 El pensamiento crítico 

Como ya se ha mencionado una de las finalidades que tiene FpN es promover el 

pensamiento crítico (PC), por lo que es necesario profundizar al respecto del término. PC se 



 

emplea en diversas disciplinas y ámbitos, como: el conocimiento, un método de análisis, un 

desafío a las relaciones de poder, la resolución de problemas, entre otros. A continuación, se 

presentan diferentes definiciones de pensamiento crítico (PC). 

 De acuerdo con López Calva (2013) “el pensamiento crítico es el pensamiento ordenado 

y claro que lleva al conocimiento de la realidad, por medio de la afirmación de juicios de verdad” 

(p.51). En este sentido, se puede ver al PC no como un pensamiento automático sino como un 

pensamiento de orden superior, pues requiere cierta sistematización e indagación. 

Castro Manzano et ál. (2020) mencionan que “para que exista PC es necesario tener cierto 

conocimiento sobre métodos de análisis lógico” (p.105). Desde esta perspectiva, crean un modelo 

de PC aristotelizado, con un fundamento epistemológico, donde retoman el modelo lógico, desde 

dos hábitos aristotélicos epagogé (inducción esencial) y syllogismós. Así también, Castro 

Manzano y García (2021) realizan una investigación en diferentes universidades llegando a una 

conclusión importante a partir de los resultados obtenidos por los alumnos que participan en 

cursos de PC. Para ellos “la falta de un perfil natural podría estar impactando en las bajas tasas 

de aprobación de pensamiento crítico” (p.27). Los autores entienden por perfil natural una 

formación profesional específica definida o adecuada para las características y fines de los cursos 

de PC. 

De este modo, considero que nos hacen reflexionar sobre tres puntos importantes para la 

apropiación del PC: la formación docente, la evaluación que dé cuenta de avances o logros, y la 

puesta en práctica de habilidades críticas a través hábitos. 

Facione (2007) –a partir del estudio de 46 expertos representantes de diferentes 

disciplinas humanistas, científicas, sociales y educativas– refiere que "el pensamiento crítico es 

un pensamiento que tiene un propósito (probar un punto, interpretar lo que algo significa, 

solucionar un problema), pero el pensamiento crítico puede ser un esfuerzo colaborativo y no 

competitivo" (p.13). Para el autor, el PC es algo práctico en la vida cotidiana, útil en diferentes 

problemáticas, dudas o eventos.  



 

Lipman refiere que el PC “es autocorrectivo, sensible al contexto, orientado por criterios y 

que lleva al juicio. Las dos columnas gemelas que sustentan el pensamiento crítico son el 

razonamiento y el juicio” (Lipman, 1998, p. 115). Para Lipman, la filosofía no es una mera 

especulación teórica sino una actividad, una reflexión crítica y creativa a la vez, que puede 

aplicarse en cualquier ámbito de la vida cotidiana.  

Partiendo de las anteriores definiciones de PC, encontramos semejanzas y diferencias 

entre las acepciones de los autores. En esta investigación retomo esas concepciones de 

pensamiento crítico y las empleo en el ámbito educativo, reconociendo la importancia formativa 

que el pensamiento crítico posee, ya que éste ayuda al estudiante a afrontar dilemas, reflexionar 

sobre los propios procesos de conocimiento, y a tomar decisiones en los diferentes ámbitos de la 

vida cotidiana. 

Algo a tener en cuenta en el ámbito educativo es la comprensión del pensamiento crítico 

como “un esfuerzo colaborativo y no competitivo” (Facione, 2007, p.13). Es claro que cuando se 

busca promover el pensamiento crítico, esta tarea tiene como fin el construir con otros, llegar a 

consensos o incluso pensar diferente a los demás, pero atreverse a pensar mediante el diálogo 

y la reflexión con los otros.  

Aquel maestro que promueva el pensamiento crítico sabe que sus alumnos no pueden 

estar callados, esperando a que el maestro los llene de conocimientos, sino que espera alumnos 

capaces de reflexionar y participar en su proceso de aprendizaje. "Los profesores quieren que 

sus alumnos se superen por sí mismos, que vayan más allá de lo que se conoce actualmente, 

que hagan sus propias contribuciones al conocimiento y a la sociedad" (Facione, 2007, p. 25). En 

este sentido el estudiante que ponga en práctica el pensamiento crítico no busca la aprobación o 

desaprobación del maestro, no busca imitar su pensamiento, sino atreverse a pensar de forma 

racional. 

Capítulo 3 Habilidades del pensamiento crítico como un referente para evaluar las 

comunidades de diálogo. 



 

Es importante tener en cuenta que el PC es un proceso, pero también puede arrojar 

resultados que den cuenta del avance. Es por ello importante, tener claro desde un principio lo 

que se busca alcanzar, o las habilidades a desarrollar. En este sentido presentaré diferentes 

habilidades de PC que proponen algunos teóricos dedicados a la materia: 

Facione (2007) nos menciona que "en relación con las destrezas cognitivas, lo que los 

expertos incluyen como siendo algo muy central del pensamiento crítico son: interpretación, 

análisis, evaluación, inferencia, explicación y autorregulación" (p.15). De este modo, los docentes 

que quieran fomentar el pensamiento crítico deben comprenderlo claramente, tener formación al 

respecto, con objetivos específicos e instrumentos de evaluación que les permita identificar 

avances o logros. 

Leslie Cázares (2024), refiere en su libro Imbricar Filosofía para Niños en los centros 

escolares, una tabla de HPC, que se dividen en diferentes rubros: 

Habilidades de razonamiento: Buenas razones, Inferencia, Relaciona causas y efectos, 

Razonamiento hipotético, Relacionar partes y todo, Establecer criterios, Hacer distinciones. 

Habilidades de traducción: Distinción, interpretación, traducción de lenguajes, conversión, 

Escucha, Dialoga, Reconoce diferentes contextos, Profundiza. 

Habilidades de indagación: Formulación de hipótesis, Categorización, deducir, 

Cuestionamiento, Verificación. 

Habilidades de conceptualización: Definir, Formulación de conceptos, Búsqueda de 

criterios, Relevancia, Seriar o secuenciar. 

Las habilidades criticas implican un proceso y una apropiación en el trayecto de la práctica, 

no se trata únicamente de reconocerlos sino de ejercitarlos como hábitos. 

Las comunidades de diálogo propuestas por Lipman y Sharp. 

Lipman y Sharp plantean que los diálogos con los profesores son fundamentales porque 

los alumnos pueden reconocer a su maestro como ejemplo de actitudes críticas, pero también el 

interactuar con sus compañeros por medio del dialogo. La palabra Diálogo es relevante, pues 



 

justamente hace referencia a la metodología que emplea Lipman en su pedagogía FpN.  Lipman 

retoma el dialogo como un elemento fundamental para que los niños puedan desarrollar el 

pensamiento crítico, expresando sus opiniones sobre las novelas, argumentando sus ideas y 

escuchando a sus compañeros dentro de un diálogo.  

Luna (2011) describe la comunidad de diálogo de la siguiente forma: 

Ésta se puede entender como el espacio privilegiado de los estudiantes o las personas 

que se reúnen en torno a la construcción del conocimiento para compartir pensamientos 

e ideas en pro del desarrollo cognitivo de cada uno de los participantes; la comunidad de 

diálogo, a su vez, proporciona al individuo herramientas para que su pensamiento sea 

cada vez más crítico frente al mundo que lo rodea, es decir, esta práctica está unida a la 

cotidianidad del individuo ya que las discusiones, las disertaciones y los conceptos que 

resultan de dicha comunidad no son ajenos a la realidad de la persona. (p. 13) 

La filosofía practica se puede experimentar dentro de una comunidad de diálogo.  Las 

comunidades son dirigidas tanto por el facilitador como por los participantes que con sus 

aportaciones abren nuevos temas de intereses, necesidades o conceptos. 

En las comunidades de diálogo, los participantes practican habilidades de pensamiento 

crítico explicando a otros, dando cuenta de cómo llegaron a ese juicio. La explicación promueve 

la capacidad de expresar los resultados del razonamiento propio, así como la autorregulación. 

Cuando uno dialoga con otro se permite conocer diferentes visiones, ampliar su panorama, 

cuestionar lo que opinan los otros e incluso cuestionar su propio pensamiento.  

Capítulo 4 Taller de FpN aplicado en un preescolar de Tenancingo Tlaxcala 

Aunada a la investigación teórica realizada, desarrollé un proyecto de Filosofía para niños 

a nivel áulico y a nivel escuela en un preescolar de Tenancingo Tlaxcala. En este sentido, a través 

de mi proyecto busqué desarrollar comunidades de diálogo abordando diferentes campos 

formativos y PDA de la fase 2.  



 

Inicié trabajando este proyecto desde la tercera semana de clases con un grupo de 

segundo grado de preescolar. Me enfrenté a grandes retos porque muchos de mis alumnos de 

segundo grado tenían pena de hablar, no estaban acostumbrados a expresarse y varias palabras 

no eran tan claras para ellos. Aun así las respuestas de los niños fueron muy naturales y 

espontaneas.  

Esta experiencia con mi grupo, me ayudó a reorganizar mi proyecto dos meses después. 

Posteriormente pensé en crear un ambiente más atractivo y de interés para ellos. Así también 

propuse actividades lúdicas para hacer más dinámicos los diálogos, pues es bien sabido que los 

niños de preescolar no mantienen la atención por mucho tiempo. Aunque se favorecen diferentes 

PDA de lenguajes, también uno de los fines principales fue el desarrollo del pensamiento crítico, 

el cual es un eje curricular muy importante en la NEM.  

El proyecto siguiente estuvo dirigido para alumnos de tercer y segundo grado, con un 

rango de edades de entre 3 a 6 años. La sesión del libro Felicidad con Aristóteles fue la que más 

les gustó. Aclaro que mi fin no era adoctrinar a los niños sobre lo que decía Aristóteles de la 

felicidad, sino ocupar su cuento como pretexto para abrir la comunidad, indagando sobre lo que 

ellos conocían o pensaban sobre felicidad. Para la evaluación, al final de cada comunidad utilicé 

una rúbrica donde tomé en cuenta habilidades de PC de los autores antes mencionados, Facione 

y Leslie Cázares.  

Experiencia como tallerista en el Instituo de Investigaciones Filosóficas de la UNAM 

Después de haber participado en el Diplomado de FpN, ofrecido por el Instituto y la Red 

Mexicana de Mujeres Filosofas, me invitaron a participar como tallerista. Las comunidades 

realizadas me permitieron trabajar con niños de preescolar y otras edades. El material utilizado 

fue literatura infantil, realizamos anticipadamente nuestro guión de preguntas, organizamos 

actividades lúdicas que permitieran la reflexión y el diálogo con los niños. Los talleres en los que 

participé fueron filotíteres y filoarte. Los participantes se mostraron muy entusiastas, expresando 



 

sus ideas, argumentando sus respuestas, promoviendo a su vez la autorregulación, la sana 

convivencia, el respeto, la colaboración, la empatía y la escucha activa. 

Al promover el pensamiento crítico, esta tarea tuvo como fin el construir con otros, llegar 

a consensos o incluso pensar diferente a los demás, pero atreverse a pensar mediante el diálogo 

y la reflexión con los otros. Es justo en la interacción con otros, donde pudieron poner en práctica 

sus habilidades de pensamiento, donde los niños se animaron a hacer preguntas y hasta 

cuestionar sus propias creencias, y pensamientos. En este sentido mi papel de educadora fue 

promover su reflexión sobre los diferentes temas que surgían de los textos. 

 

 

 

Referencias: 

Castro Manzano et ál. (2020, julio). Algunas observaciones sobre el pensamiento crítico 

aristotelizado. Polisemia. DOI: http://doi.org/10.26620/uniminuto.polisemia.1 

Castro-Manzano, J. M. y García, H. (2021). Un modelo para estudiar la apropiación del 

pensamiento crítico. ENSAYOS, Revista de la Facultad de Educación de Albacete. 

             https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/8468989.pdf 

Cázares, L.  (2024). Imbricar Filosofía para Niños y Jóvenes en los centros escolares. Octaedro 

Facione, P. (2007). Pensamiento Crítico ¿Qué es y por qué es importante? Insight Assessment. 

Lipman, M. et ál (1992). Filosofía en el aula. Proyecto Didáctico. 

Lipman, M. (1998). Pensamiento complejo y educación. Ediciones de la torre 

Lipman, M.  (2022). Autobiografía. Una vida enseñando a pensar. Editorial frayba. 

López Calva, M. (2013). Pensamiento crítico y creatividad en el aula. Trillas. 

Kedin (2025). Robert H. Ennis: La Biografía del Padre de la Educación Crítica. El periódico líder 

en noticias de tecnología y negocios. 

https://www.kedin.es/robert-h-ennis-biografia/ 

http://doi.org/10.26620/uniminuto.polisemia.1
https://dialnet.unirioja.es/descarga/articulo/8468989.pdf
https://www.kedin.es/robert-h-ennis-biografia/


 

Luna, C. (2011). La comunidad de diálogo: un espacio de libertad e igualdad en el pensamiento. 

Tesis de  Licenciatura en Filosofía. Bogotá. 

Secretaría de Educación Pública (2024). Programa de estudio para la educación preescolar. 

Programa sintético de la fase 2. https://educacionbasica.sep.gob.mx/wp-

content/uploads/2024/07/FASE-2-2024-18ABRIL-baja.pdf 

Secretaría de Educación Pública (2005). Curso de Formación y Actualización Profesional para el 

Personal Docente de Educación Preescolar. 

https://recursospreescolar.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/09/volumen_1.pdf 

 

https://educacionbasica.sep.gob.mx/wp-content/uploads/2024/07/FASE-2-2024-18ABRIL-baja.pdf
https://educacionbasica.sep.gob.mx/wp-content/uploads/2024/07/FASE-2-2024-18ABRIL-baja.pdf
https://recursospreescolar.wordpress.com/wp-content/uploads/2009/09/volumen_1.pdf

