
 

 1 

 
Educar para Ser: La Formación del Carácter desde una Perspectiva Frommiana 

 

Alicia de los Ángeles Colina-Escalante 

Universidad Autónoma de Tlaxcala 

Centro de Investigación Educativa 

alicia.colina@gmail.com 

Área temática: Innovaciones curriculares. 

Planteamientos conceptuales para fundamentar nuevos problemas de 

investigación 

 

Resumen 

En esta ponencia se propone la inclusión sistemática de la educación del carácter en los planes 

de estudio de los niveles básico, medio superior y superior, desde una perspectiva inspirada en 

el pensamiento humanista de Erich Fromm. En un contexto global marcado por la 

deshumanización, la violencia estructural y la pérdida de sentido, se argumenta que la formación 

del carácter no es un lujo filosófico, sino una necesidad pedagógica urgente. 

 

Desde la teoría frommiana, el carácter productivo, aquel que se orienta al amor, la 

creatividad, la responsabilidad y la libertad interior, debe ser el eje de una educación que forme 

seres humanos íntegros, no solo técnicos o profesionales eficientes. En esta ponencia se crítica 

el modelo educativo basado en competencias, dominado por lógicas tecnocráticas y utilitaristas, 

y se propone que, basándose en el pensamiento de Erich Fromm, se enriquezca, en la práctica, 

el proyecto humanista de la Nueva Escuela Mexicana con dicho pensamiento. 

 

Se presentan propuestas concretas para cada nivel educativo, así como estrategias para 

enfrentar las resistencias institucionales. Finalmente, se hace un llamado a repensar el sentido 

último de la educación: no como transmisión de información, sino como acompañamiento en el 

proceso de llegar a ser plenamente humanos. 

 

Palabras clave: Formación del carácter, Educación humanista, Educación liberal, Erich Fromm 

 



 

2 
 

 

Justificación 

 

La Comisión Internacional Sobre la Educación para el siglo XXI a través de la Organización de 

las Naciones Unidad para la Educación, la Ciencia y la Cultura (UNESCO) elabora un informe, 

coordinado por Jaques Delors, denominado “La educación encierra un tesoro” (Delors, J.,1996), 

publicado en 1996 por la UNESCO. En dicho informe se establece que la educación, más allá de 

ser un derecho humano, es un pasaporte para abogar por una visión integral y transformadora 

de la educación que vaya más allá de la transmisión de conocimientos y se enfoque en el 

desarrollo de capacidades y habilidades para afrontar los desafíos del siglo XXI.  

 

Delors a través de este informe propone una educación que se base en cuatro pilares: 

aprender a conocer, aprender hacer, aprender a ser y aprender a convivir; además, el reporte 

coordinado por Delors (1996) plantea que el texto titulado La educación encierra un tesoro 

representa “una vía para un desarrollo humano más armonioso, más genuino, para hacer 

retroceder la pobreza, la exclusión, las incomprensiones, las opresiones, las guerras, etc.” 

(Delors, 1996, p. 8) y añade: “Importa concebir la educación como un todo. En esa concepción 

deben buscar inspiración y orientación las reformas educativas, tanto en la elaboración de los 

programas como en la definición de las nuevas políticas pedagógicas”. (p. 35). 

 

Es en este informe denominado “La educación encierra un tesoro” que veo el enfoque de 

la educación humanista o liberal intentando retomar el cultivo de una humanidad que se enfoque 

en un aprender a Ser, no solo en conocer, sino en un saber Ser, saber convivir, comprenderse y 

comprender al otro con honestidad, respeto y responsabilidad. 

 

Todo convida entonces a revalorizar los aspectos éticos y culturales de la educación y 

para ello dar a cada uno los medios de comprender al otro en su particularidad y 

comprender el mundo en su curso caótico hacia una cierta unidad. Pero hace falta 

además empezar por comprenderse a sí mismo en esa suerte de viaje interior jalonado 

por el conocimiento, la meditación y el ejercicio de la autocrítica. […] En esta perspectiva 

todo se ordena, ya se trate de la ciencia y la técnica, del conocimiento de sí mismo y de 

su medio ambiente, o de la creación de capacidades que permitan a cada uno actuar 

como miembro de una familia, como ciudadano o como productor. (Delors, 1996, p. 13). 



 

 3 

 
 

En el informe, también se señala que no se debe olvidar que la educación tiene un 

compromiso con el desarrollo social y económico, pero, no por eso se debería culpar a la 

educación por el desempleo ya que, como señala Delors (1996), no deben olvidarse las 

exigencias políticas, sociales y económicas que hay que satisfacer para permitir que los países 

subdesarrollados despeguen. 

 

En este informe la Comisión Internacional Sobre la Educación para el siglo XXI se 

pregunta: “¿Cómo aprender a vivir juntos en la “aldea planetaria” si no podemos vivir en las 

comunidades a las que pertenecemos por naturaleza: la nación, la región, la ciudad, el pueblo, la 

vecindad?” (p.10), el informe intenta dar respuestas a esa y otras preguntas, no obstante, han 

pasado cerca de 30 años de que la UNESCO publicará dicho informe y es hora de preguntarnos 

si las diferentes reformas educativas que siguieron al informe “La educación encierra un tesoro”, 

caracterizadas por enaltecer al enfoque por competencias, han cumplido con el objetivo de este. 

Sin duda, el análisis de los acontecimientos nacionales e internacionales nos lleva a responder 

con un NO.  

 

Vivimos en una época marcada por una profunda crisis de sentido. La aceleración 

tecnológica, la fragmentación social y la mercantilización de la vida han generado una educación 

centrada en la eficiencia, la competencia y la acumulación de conocimientos técnicos, dejando 

de lado la formación del carácter y el cultivo del Ser. En este contexto, la propuesta de Erich 

Fromm —psicoanalista humanista y crítico de la modernidad— adquiere una vigencia urgente: 

educar no solo para tener, sino para saber ser. 

 

Esta ponencia parte de la premisa de que la educación del carácter debe ser un eje 

transversal en todos los niveles del sistema educativo: desde la infancia hasta la formación 

profesional. A través de un análisis teórico y una propuesta curricular concreta, se argumentará 

que solo una educación centrada en el desarrollo ético y afectivo del ser humano puede responder 

a los desafíos de nuestro tiempo. 

 

 

  



 

4 
 

 

Enfoque conceptual 

 

A. La noción del carácter en Fromm 

 

Desde la visión frommiana, el carácter no es una simple disposición individual, sino una estructura 

psíquica que organiza la energía vital del sujeto y determina su forma de relacionarse consigo 

mismas y con el mundo. La educación humanista, por tanto, no puede limitarse a la transmisión 

de contenidos, sino que debe orientarse a la formación de personas libres, responsables, 

amorosas, creativas, individuos que amen la vida y convivan respetando la integridad de sí 

mismos y de los otros. A diferencia de enfoques que lo reducen a un conjunto de rasgos, Fromm 

lo entiende como una orientación existencial: una manera de ser en el mundo. (Fromm, 1946) 

 

En su tipología, distingue entre caracteres no productivos (receptivo, explotador, 

acumulativo y mercantil) y el carácter productivo, que representa el ideal humanista: una 

persona que sabe amar, crear, pensar críticamente y actuar con responsabilidad. El amor 

genuino, refiere Fromm, “es una expresión de productividad e implica cuidado, respeto, 

responsabilidad y conocimiento”. (Fromm E. , 1986, p. 143). Este carácter no es innato, sino que 

se forma a través de la experiencia social y, sobre todo, de la educación. El carácter productivo 

es la realización plena de las potencialidades humanas. 

 

La educación, desde esta perspectiva, debe orientarse a cultivar este tipo de carácter, no 

a reproducir modelos de obediencia o conformismo. (Fromm, 2008) 

 

B. Libertad, autonomía y responsabilidad 

 

Uno de los aportes más profundos de Fromm es su distinción entre la libertad “de” (liberarse de 

ataduras externas) y la libertad “para” (usar esa libertad para realizarse como ser humano). La 

educación tradicional, al centrarse en la obediencia y la memorización, puede liberar al individuo 

de la ignorancia, pero no necesariamente lo capacita para ejercer su libertad de forma 

responsable. (Fromm E. , 2008) y en otros de sus textos señala: “Nuestras escuelas y colegios 

superiores prosiguen la tarea de dar a sus estudiantes los conocimientos que deben tener para 



 

 5 

realizar sus tareas prácticas en la vida, y los rasgos de carácter que se desean en el mercado de 

personalidades”. (Fromm E. , 1956) 

 

El carácter productivo se aleja de ese catálogo de personalidades ya que se caracteriza en 

permitir el desarrollo de esa capacidad de actuar desde la autonomía, con conciencia ética y 

compromiso con los otros, con esa conciencia ética humanista que le demanda al individuo, la 

tarea “más difícil el pleno desarrollo de su productividad” (Fromm E. , 1986, p. 207). Queda claro, 

La educación del carácter no es adoctrinamiento moral, sino una pedagogía de la libertad y la 

autonomía. (Freire, 2004) 

 

Fromm advierte que las instituciones educativas, lejos de fomentar la autonomía y el 

pensamiento crítico, tienden a reproducir estructuras de obediencia, conformismo y pasividad. En 

El miedo a la libertad (2008), señala que el individuo moderno se ha liberado de las ataduras 

tradicionales, pero no se le ha educado para ejercer su libertad de manera responsable, lo que lo 

deja vulnerable a nuevas formas de sometimiento. La educación debería ayudar al individuo a 

crecer, a madurar, a convertirse en sí mismo, pero en lugar de eso, enajena su pensamiento y su 

esperanza y sin proponérselo (¿o sí?) lo adapta a la sociedad tal como es. (Fromm E. , 1970)  

 

Esta crítica se ve reforzada por Paulo Freire (1970), quien denuncia la “educación 

bancaria” que deposita información en los estudiantes sin permitirles apropiarse críticamente de 

ella. Ambos coinciden en que una educación verdaderamente humanista debe partir del diálogo, 

la conciencia y la transformación. 

 

Además, la ausencia de una formación del carácter ha contribuido al auge del narcisismo, 

la apatía social y la incapacidad para establecer vínculos significativos. Como señala Fromm en 

La anatomía de la destructividad humana (1975), una sociedad que no cultiva el amor, la empatía 

y la responsabilidad está condenada a reproducir dinámicas de violencia y deshumanización. 

 

Propuestas prácticas de inclusión curricular  

 

A continuación, expondré algunas ideas prácticas para abordar la educación del carácter en la 

educación básica, media superior y superior. 



 

6 
 

 

 

A. Educación básica: 

• Formación emocional y desarrollo del sentido de comunidad desde la infancia. 

• Actividades lúdicas orientadas a la empatía, solidaridad y cooperación. 

• Programas de valores transversales por grado. Con el objetivo de integrar el aprendizaje, 

y práctica de un valor distinto cada mes 

• Prácticas de autoevaluación y diario reflexivo del alumno 

 

B. Educación media superior 

• Fomento del autoconocimiento a través de aprendizaje basado en problemas en donde 

se involucre el juicio moral, la toma de decisiones y el pensamiento crítico. 

• Seminarios de Filosofía involucrando la reflexión ética vivencial. 

•  Proyectos comunitarios integradores que respondan a las necesidades de su contexto y 

comunidad. 

• Promover la autoevaluación y el diario reflexivo 

• Tutorías con enfoque humanista e individuales periódicas 

 

C. Educación superior 

• Seminarios de humanidades obligatorias con enfoques interdisciplinares. 

• Prácticas de autoevaluación no solo académica sino también de introspección 

autobiográficas  

• Tutorías con enfoque humanista e individuales periódicas 

 

Obstáculos y resistencias 

 

Soy consciente que la inclusión de la educación del carácter en los planes de estudio enfrenta en 

algunas escuelas y facultades universitarias múltiples resistencias, tanto estructurales como 

ideológicas. Desde mi perspectiva estas resistencias no son meramente técnicas, sino expresión 

de una cultura que teme al pensamiento autónomo y no considera al desarrollo pleno del ser 

humano como parte de su proyecto educativo. Las jerarquías laborales en el campo de la 

educación exigen sometimiento, obediencia y frecuentemente la expresión de un pensamiento 



 

 7 

crítico, manifestado en situaciones no propicias, puede tomarse como una expresión de 

antagonismo o agresión abierta y traer graves consecuencias en el clima laboral. 

 
 

A. El paradigma tecnocrático y utilitarista 

 

Uno de los principales obstáculos es la hegemonía de un modelo educativo centrado en la 

productividad económica. Este paradigma reduce la educación a la formación de “recursos 

humanos” eficientes, desplazando la dimensión ética y afectiva del proceso formativo. Fromm 

advierte que una sociedad orientada al “tener” y no al “ser” genera individuos alienados, 

incapaces de actuar con libertad y responsabilidad. (Fromm, 1978) 

 

B. Miedo institucional al pensamiento crítico 

 

Las instituciones educativas, muchas veces, temen al pensamiento crítico porque este cuestiona 

el statu quo. La formación del carácter implica fomentar la autonomía, la creatividad y la 

capacidad de disentir, lo cual puede percibirse como una amenaza en contextos autoritarios o 

burocráticos. Fromm señala que el carácter autoritario se reproduce cuando se inhibe la 

capacidad de amar, pensar y actuar libremente (Fromm, 1975). 

 

C. Formación docente insuficiente 

 

Otro obstáculo es la falta de preparación del profesorado para abordar la dimensión ética y 

emocional del aprendizaje. La gran mayoría de los docentes no se han formado para acompañar 

procesos de desarrollo del carácter, y pueden sentirse inseguros o desbordados ante esta tarea. 

No olvidemos que una relación educativa auténtica requiere una transformación, no solo en el 

currículo, sino también y sobre todo también en el educador. (Freire, 1993) 

 

Estrategias para contrarrestar las resistencias 

 

Sin duda, una propuesta como ésta no puede iniciarse sino se le explica al docente que la 

educación ética humanista, la educación del carácter, implica motivar el interés por la verdad, 

desarrollar la capacidad de juzgar, cultivar la perspectiva sapiencial reivindicando el conocimiento 



 

8 
 

complejo. (Morin 1999, 2022 y Torralva, 2022). De ahí que, algunas de las estrategas para 

contrarrestar la resistencia institucional y docente son: 

 

• Formación docente humanista, basada en el autoconocimiento, la escucha activa y la ética 

del cuidado. 

• Políticas públicas integradoras, que reconozcan la educación del carácter como un 

derecho y una necesidad social. 

• Comunidades escolares participativas, donde estudiantes, docentes y familias construyan 

juntos una cultura del Ser. 

 

Conclusiones y llamado a la acción 

 

La educación del carácter no debe entenderse como un complemento opcional del currículo, sino 

su núcleo más profundo. En un mundo marcado por la incertidumbre, la violencia simbólica y la 

alienación, formar seres humanos capaces de relacionarse consigo mismo y con el mundo con 

una perspectiva ética, humanista y biofílica que implique autonomía, responsabilidad, respeto y 

conocimiento en la vida profesional, social y familiar es una tarea urgente y transformadora. 

 

A lo largo de esta ponencia se ha argumentado que el carácter no es una dimensión 

privada o moralista, sino una estructura psíquica que define la manera en que habitamos el 

mundo. Ignorar su formación en los procesos educativos equivale a renunciar a la posibilidad de 

una sociedad verdaderamente libre y solidaria. 

 

Fromm nos recuerda que la libertad auténtica no consiste en la ausencia de restricciones, 

sino en la capacidad de elegir el bien, de comprometerse con la vida y con los otros. Por ello, la 

educación debe dejar de ser solo una fábrica de habilidades profesionalizantes para convertirse, 

además, en un espacio de cultivo del Ser. 

 

Invito a docentes, autoridades educativas, familias y estudiantes a repensar 

colectivamente el sentido de la educación. Es momento de conformar escuelas y universidades 

que no solo enseñen a resolver problemas, sino que formen personas capaces de preguntarse 



 

 9 

por el sentido de sus acciones, de amar sin posesión, de pensar sin dogmas y de actuar con 

honestidad, responsabilidad y compromiso ético.  

 

Educar el carácter no es adoctrinar: es liberar. Y como toda liberación, comienza con 

reflexión, reinterpretación y planeación de nuestros objetivos. 

 
 
Referencias 

Delors, J. (1996). La educación encierra un tesoro, Informe final de la Comisión Internacional 

sobre la Educación para el siglo XXI presidido por Jaques Delors. Ediciones UNESCO. 

Freire, P. (1970). Pedagogía del oprimido. SigloXXI. 

Freire, P. (1993). Pedagogía de la esperanza: un reencuentro con la pedagogía del oprimido. 

Siglo XXI. 

Freire, P. (2004). Pedagogía de la Autonomía. Paz e Terra. 

Fromm, E. (1956). Psicoanálisis de la Sociedad Contemporánea. Fondo de Cultura Económica. 

Fromm, E. (1966). El Corazón del Hombre. Su potencia para el bien y para el mal. Fondo de 

Cultura Económica. 

Fromm, E. (1970). La Revolución de la esperanza. Fondo de Cultura Económica. 

Fromm, E. (1975). Anatomía de la destructividad Humana. Siglo XXI. 

Fromm, E. (1978). ¿Tener o Ser? Fondo de Cultura Económica. 

Fromm, E. (1986). Etica y Psicoanalisis. Paidos. 

Fromm, E. (2008). El Miedo a la libertad. Paidós. 

Morin, E. (1999). Los siete saberes necesarios para la educación del futuro. UNESCO. 

Morin, E. (2022). La cabeza bien puesta. Repensar la reforma-Reformar el pensamiento. Nueva 

Visión. 

 


