
 

1 
 

 

 
Trenzando culturas: Tlaxcala y Colombia en diálogo 

 
Martha Ligia Herrera Valdés 

Institución etnoeducativa Antonia Santos  
marthaligia15@gmail.com 

 
Ángel Iván Ramírez Juárez  

Secretaría de educación pública 
anivramju@gmail.com 

 
Neisa del Carmen Gómez Díaz  
Universidad San Buenaventura 

neisa.gomez@usbctg.edu.co 
 
 

Área temática: Práctica curricular: Docentes y alumnos, los actores del currículo. 
 

Palabras Claves: Identidad cultural- Diálogo de saberes- Diversidad étnica- Contextos 
socioculturales- Etnoeducación 

 
Resumen 
 
 
Justificación 
 

El desarrollo de la identidad cultural en la educación primaria se presenta como una 

necesidad prioritaria en lugares donde la diversidad étnica y cultural se encuentra con altos 

niveles de vulnerabilidad social y educativa. En este contexto, el proyecto “Trenzando culturas: 

Tlaxcala y Colombia en diálogo” nace como una colaboración entre la Institución Educativa 

Antonia Santos en Cartagena (Colombia) y la Escuela Primaria “Héroes de Chapultepec” en 

Santa Cruz Pocitos, Tlaxcala (México). Su finalidad es promover la apreciación y el respeto por 

la diversidad cultural a través de actividades culturales y de intercambios educativos entre los 

alumnos de ambos países. 

La Institución Educativa Antonia Santos, ha sido pionera en procesos etnoeducativos 

desde los años 80, y ha reformulado su Proyecto Educativo Institucional (PEI) bajo esta 

perspectiva desde 2013 (PEC, 2023), en línea con lo establecido en el Decreto 0670 de 2013. 

Este enfoque está alineado con la Ley General de Educación de Colombia (1994), que 

considera la etnoeducación como una modalidad que valora las costumbres, lenguas y 

estructuras sociales de los pueblos nativos y afrodescendientes. En México, la Nueva Escuela 

Mexicana (NEM) impulsa un cambio educativo que se centra en la equidad, la inclusión, la 

mailto:marthaligia15@gmail.com
mailto:anivramju@gmail.com
mailto:neisa.gomez@usbctg.edu.co


 

2 
 

excelencia y el respeto a la diversidad, dando prioridad a la participación de los maestros, un 

currículo contextualizado y una educación humanista (Constitución Política de los Estados 

Unidos Mexicanos, 2024, art. 3; Díaz-Barriga, 2023; Carro & Lima, 2024). 

 

Ambas instituciones educativas se sitúan en contextos socioculturales ricos, pero 

marcados por condiciones de vulnerabilidad que limitan el acceso equitativo a experiencias 

culturales y educativas. En Cartagena, los jóvenes provienen de entornos urbanos 

caracterizados por la exclusión social, mientras que, en Santa Cruz Pocitos, los estudiantes de 

áreas rurales enfrentan escasez de recursos y deficiencias en la infraestructura, lo que 

convierte a la escuela en un lugar crucial para la resistencia cultural y el cambio social (Ezpeleta 

& Weiss, 1994). 

La cuestión de investigación que sustenta este proyecto se puede expresar de la 

siguiente manera: ¿De qué manera se puede promover el reconocimiento de la diversidad 

cultural entre los estudiantes en contextos vulnerables de Colombia y México a través de un 

intercambio de saberes entre entidades educativas? Esta interrogante se conecta con el 

conocimiento actual en el ámbito de la educación intercultural y la etnoeducación, que enfatiza 

la urgencia de crear entornos escolares que reconozcan los conocimientos locales y faciliten el 

diálogo intercultural como base para formar ciudadanos globales y democráticos. 

El proyecto "Trenzando culturas" responde a un compromiso ético y pedagógico hacia la 

transformación de las comunidades desde la educación, valorando la interculturalidad como una 

herramienta fundamental para construir comunidades más equitativas, inclusivas y solidarias 

desde las etapas iniciales de la educación escolar. 

 
Enfoque conceptual 
 

El marco referencial gira en torno al tema del Diálogo de saberes como el elemento que 

une los procesos educativos interculturales, reconociendo la diversidad cultural no solo como una 

riqueza, sino también como un derecho humano y un aspecto fundamental de la identidad de los 

pueblos.  

Diálogo de saberes e intersubjetividad 

En el contexto educativo, explica Pérez y Alfonzo (2008), el diálogo de saberes es visto 

como una “red de aportes cognoscitivos” (p.456) que se manifiesta en la intersubjetividad y 

diversidad de perspectivas que emergen entre la escuela y la comunidad. Este diálogo trasciende 



 

3 
 

la simple transmisión de información, permitiendo el *desocultamiento de la realidad* (p.456) 

mediante la confrontación de diversas ideas, experiencias y significados. 

Bajo esta consideración, el intercambio entre alumnos mexicanos y colombianos no debe 

limitarse a un mero acto simbólico o folklórico, sino que tiene que convertirse en un proceso de 

reflexión, investigación y transformación, donde cada individuo se reconozca como portador de 

saberes válidos y legítimos. La institución educativa, como un espacio tanto simbólico como 

social, tiene que fomentar estos encuentros mediante prácticas pedagógicas que sean receptivas 

a la creatividad, la indagación colaborativa y el reconocimiento de lo vivido. 

 

El rol del docente como mediador intercultural 

En la educación actual el docente supera los enfoques tradicionales que se centran en la 

transmisión técnica de competencias y adopta un papel activo como facilitador del pensamiento 

crítico y complejo (Zunkel y Trucco, 2012). Esto requiere crear espacios donde los estudiantes 

puedan expresar sus opiniones, pensar de manera creativa y reconocerse en sus contextos 

culturales, construyendo significados de manera colectiva a través del diálogo. 

En este sentido, la promoción de actividades culturales que involucren a estudiantes de 

Tlaxcala y Colombia demanda un docente transformador que, “en el hecho educativo 

emancipador, es fuerte en conocimientos, con actitud para operar una educación transformadora 

y liberadora, facilitador, orientador, guía, motivador, líder transformacional;” (Valdiviezo et al, 

2023, p.1261) comprometido con una enseñanza liberadora, donde la relación entre el saber y el 

sujeto se desarrolle desde una perspectiva de inclusión, igualdad y reciprocidad. 

Diversidad cultural como principio educativo 

La Organización Panamericana de la Salud enriquece la perspectiva al definir los diálogos 

de saberes como “procesos de comunicación e intercambio que ocurren entre personas de 

diversas culturas” (OPS, 2022, p. 6) fundamentados en la igualdad, la escucha activa y el respeto 

mutuo. En estas interacciones, todos los conocimientos tienen el mismo valor, sin que exista una 

jerarquía entre saberes científicos, populares o ancestrales. 

Desde este enfoque, explica la Unicef (2008), los diálogos interculturales aluden a una 

estrategia que permite “una sociedad más integrada, más respetuosa y con iguales oportunidades 

para toda la gente” (p.9) es decir, se orienta a desestructurar relaciones jerárquicas y en el caso 

de la educación se evidencia al revalorizar el rol de los estudiantes como portadores de memorias, 

tradiciones y lenguas. Esto enriquece no solo el aprendizaje conjunto, sino que también fortalece 

la cohesión social y la formación de identidades abiertas, inclusivas y cooperativas. 



 

4 
 

Interculturalidad, pensamiento complejo y ética del compromiso 

El tema de estudio se vincula con una concepción de la escuela como un lugar de 

pensamiento complejo, donde las contradicciones, tensiones y diferencias son  fuentes de 

significado y no impedimentos. Como mencionan Pérez y Alfonzo (2008), se trata de trascender 

lo establecido, desafiar las normas y abrirse a lo nuevo, a lo contradictorio y a lo simbólico como 

partes esenciales del conocimiento. 

Asimismo, la OPS (2022) destaca que el diálogo de saberes no se limita a la educación, 

sino que también tiene un carácter político, ya que es una táctica para enfrentar desigualdades, 

fomentar la participación de la comunidad y transformar situaciones. En este contexto, la 

propuesta se centra no solo en conocer al otro, sino también en reconocerlo y crear 

conjuntamente iniciativas comunes. 

 
Estrategia metodológica 

Explica la OPS (2022) que los diálogos saberes “son procesos de comunicación e 

intercambio entre personas y grupos que provienen de diferentes orígenes o cultura” (p.4), de 

manera que no se consideran como un objetivo aislado, sino se configura en una metodología 

aplicada y orientada a generar aprendizajes y consensos dentro de la comunidad.  

Ergo, se transita en el enfoque cualitativo, en la medida que se asume como fuentes las 

voces de los estudiantes y docentes, quienes desarrollan un intercambio hermenéutico 

comunitario, es decir, una interpretación donde los sujetos participantes comparten diferentes 

perspectivas y significados (Pérez y Alfonzo, 2008). En concreto el intercambio de conocimientos 

entre alumnos de diferentes regiones y países favorece la creación de comunidad desde la 

diversidad, al aceptar el lenguaje, la oralidad, el arte, los rituales y las tradiciones como formas 

válidas de conocimiento (Calderón, 2023).  

El proyecto se diseña desde la propuesta de la OPS (2022) y Rodríguez (2024), que se 

puede sintetizar para el caso concreto en tres fases: 

En la primera fase se realizan encuentros exploratorios con el objetivo de entender los 

aspectos culturales que influyen en las vivencias de los alumnos que participan en este proceso. 

En esta fase los docentes son los encargados de presentar un decálogo sobre las características 

y temáticas a tratar. Arte, tradiciones, lengua, culinaria, medio ambiente, interacciones sociales, 

valores, visión y expectativas del mundo, cómo y qué se aprende en el aula.  

Segundo: A partir de los hallazgos del reconocimiento contextual, se diseñan estrategias 

pedagógicas, simbólicas y comunicativas orientadas a favorecer el encuentro horizontal de 

saberes entre los estudiantes de Tlaxcala y Colombia. Considerando la dificultad para realizar 



 

5 
 

encuentros presenciales entre las comunidades, se adopta las tecnologías de la información, en 

este caso los encuentros virtuales mediante plataformas MEET de una hora aproximada y 

corresponden a encuentros en dos momentos, empieza con la representación mediante 

actividades culturales sobre las temáticas definidas, se estima un total de tres encuentros por 

cada institución de manera intercalada. El momento dos hace referencia a la identificación de los 

aspectos similares, contrarios y nuevos en dos mesas redondas virtuales organizadas y 

moderadas por los docentes. 

Finalmente hacer una reflexión de los saberes, narrativas y prácticas culturales, como vía 

para el fortalecimiento de vínculos de respeto, reconocimiento mutuo y construcción conjunta de 

sentido. 

Los instrumentos y técnica de recolección de información son la observación directa diario 

de campo que permitirá la identificación de los elementos para la estructuración de una 

descripción densa, esta metodología ayuda a los niños y niñas a valorar la diversidad cultural 

como un recurso formativo en lugar de verla como una diferencia problemática o jerárquica. 

Análisis de resultados 

El proyecto denominado “Trenzando culturas: Tlaxcala y Colombia en diálogo” se plantea 

como una alternativa educativa con un enfoque intercultural y cualitativo que tiene como objetivo 

promover el reconocimiento y respeto hacia la diversidad cultural entre alumnos de primaria en 

situaciones vulnerables de Colombia y México. La metodología que se utiliza se fundamenta en 

los *diálogos de saberes*, que actúan como una estrategia de intercambio equitativo de 

conocimientos. Se basa en la comprensión recíproca de las prácticas sociales, lingüísticas, 

culturales y simbólicas de las comunidades educativas que están implicadas. 

Desde esta perspectiva, se considera que el saber no reside únicamente en los contenidos 

académicos tradicionales, sino también en las vivencias diarias, relatos orales, tradiciones, 

valores, estilos de vida y modos de pensar característicos de cada comunidad. Por lo tanto, los 

resultados de la primera etapa del estudio, que consiste en la exploración diagnóstica, son 

consistentes con los objetivos del proyecto y con el enfoque hermenéutico adoptado, que se 

centra en interpretar significados desde las voces de las personas involucradas. 

Los hallazgos actuales revelan tres dimensiones importantes que emergen del análisis del 

contexto y de la interacción inicial entre alumnos y maestros: 

1. Vínculo del estudiante con la cultura tradicional: Se ha observado que en San Luis 

Gonzaga y en Santa Cruz Pocitos, los alumnos desarrollan una conexión con elementos 

culturales heredados —como costumbres, festividades, prácticas comunitarias y lengua— que 



 

6 
 

les ayuda a construirse una identidad étnica. Esto se alinea con el propósito del proyecto de 

reevaluar y dar nuevo significado a las prácticas culturales locales, sirviendo como base para el 

diálogo intercultural. 

2. Vínculo del estudiante con el contexto externo: En esta dimensión, se reconoce la 

influencia de aspectos como los medios digitales, discursos globales y el entorno socioeconómico 

en la percepción de su identidad cultural. Este aspecto pone de manifiesto tensiones entre lo que 

es propio y lo ajeno, evidenciando un espacio propicio para el desarrollo de actividades de 

reflexión crítica sobre la pertenencia y el reconocimiento de los demás. 

3. Vínculo del estudiante con los procesos de aprendizaje: Los resultados indican que los 

niños y niñas entienden sus aprendizajes no solo mediante los contenidos académicos, sino 

también a partir de las experiencias compartidas en comunidad. Desde esta óptica, se concibe la 

escuela no solo como un espacio para la transmisión de información, sino como un lugar de 

construcción de un sentido colectivo, alineado con los principios de la Nueva Escuela Mexicana 

(Díaz-Barriga, 2023) y el enfoque etnoeducativo colombiano (Ley General de Educación, 1994). 

El empleo de técnicas como la observación directa mediante un diario de campo ha 

facilitado la creación de una descripción completa del ambiente educativo y de los estilos de vida 

que forman las identidades culturales de los alumnos. Esta metodología de investigación 

cualitativa permite ver las experiencias no como datos sueltos, sino como historias que se 

relacionan entre sí y con el contexto, lo que ayuda a fomentar el pensamiento crítico, el respeto 

mutuo y la solidaridad entre culturas. 

De acuerdo con los propósitos del estudio, los primeros hallazgos indican que el proyecto 

no solo identifica los aspectos culturales importantes en cada comunidad escolar, sino que 

también pone de manifiesto las similitudes y diferencias entre estas realidades, estableciendo así 

las bases para crear estrategias pedagógicas interculturales más efectivas. 

Resultados y Conclusiones 

La conexión entre los propósitos del proyecto, el enfoque metodológico utilizado y los 

resultados conseguidos hasta ahora es evidente. El proyecto “Trenzando culturas” se ha 

consolidado como una estrategia educativa relevante y transformadora al considerar a los 

estudiantes como portadores de conocimientos valiosos, fomentando de esta manera el 

intercambio simbólico, la consideración intercultural y el fortalecimiento de las identidades 

individuales. 

Los resultados de esta fase exploratoria permiten planificar de manera sólida las 

siguientes etapas del estudio, las cuales se centrarán en la co-creación de prácticas pedagógicas 



 

7 
 

colaborativas, el fortalecimiento de las conexiones entre las instituciones educativas y la 

valoración del impacto formativo que tiene este diálogo intercultural. Esta experiencia muestra 

que, incluso en situaciones de vulnerabilidad, es posible generar procesos educativos liberadores 

al reconocer al otro y valorar la diversidad cultural como una fuente de aprendizaje y cambio 

social. 

 

Referencias 
Cuenca, Y. (2021) Caminos a Abya Yala: Propuesta Didáctica para el abordaje de Saberes 

Decolonizadores en las Ciencias Sociales. Rev. His. Educ. Colombia 26-27, (26,27) 229-

246 https://doi.org/10.22267/rhec.212727.95 

OPS (2022). Metodología de los diálogos de saberes. OPS. 

https://iris.paho.org/bitstream/handle/10665.2/55670/9789275324707_spa.pdf?sequence

=1&isAllowed=y 

Pérez, E. y Alfonzo, N. (2008). Diálogo de saberes y proyectos de investigación en la escuela. 

Artículos Arbitrados, 12 (42) 455-460. https://ve.scielo.org/pdf/edu/v12n42/art05.pdf 

Ministerio de Educación nacional (1994, febrero 8) Ley 115 Ley general de Educación. D.O. 

41.214 

Rodriguez, E. (2024). El Diálogo de Saberes: Estrategia Pedagógica para la Recuperación 

Cultural. European Public & Social Innovation Review, 9, 1-14. 

https://doi.org/10.31637/epsir2024-1091  

Sunkel, G. y Trucco, D. (2012). Las tecnologías digitales frente a los desafíos de una educación 

inclusiva en América Latina Algunos casos de buenas prácticas. Cepal. 

https://repositorio.cepal.org/server/api/core/bitstreams/7be78858-1bdf-4c59-b7d2-

78532198900b/content 

 

Unicef. (2008) Interculturalidad: reflexiones desde la práctica. 

https://www.unicef.org/lac/media/32696/file/interculturalidad.pdf 

 

Valdiviezo, M. n Granda, P. Uribe, L. Valarezo, L. y  Córdova , I. (2023) Hacia una Educación 

Emancipadora Situada en el Docente Transformador. Retos y Demandas en Centros 

Educativos de Machala en Ecuador. Ciencia Latina Revista Científica Multidisciplinar 7 

(6), 249-1267. https://doi.org/10.37811/cl_rcm.v7i6.8765 

 



 

8 
 

Referencias según normas de la A.P.A. 7ª edición en español, por ejemplo: 
https://www.revista.unam.mx/wp-content/uploads/3_Normas-APA-7-ed-2019-11-6.pdf  
 
 
 

https://www.revista.unam.mx/wp-content/uploads/3_Normas-APA-7-ed-2019-11-6.pdf

